Capitulo |

LA ILUMINACION

1. LA ILUMINACION! |

La Generacion Condicionada en su orden natural. Todo tiene una causa.

He aqui lo que yo he oido decir®. Cierta vez el bhagavant * se encontraba en la localidad de
Uruvela, en la orilla del rio Nerafjara, bajo el Arbol de la lluminacién, habiendo recién alcanzado la
condiciéon de buddha* (iluminado). En aquella ocasién el bhagavant estuvo sentado durante una
semana en una misma postura pallanka®, experimentando la felicidad de la Liberacién®. Y el
bhagavant, al fin de esa semana, habiendo salido del samadhi’(concentraciéon de la mente), en la
primer guardia de la noche, reflexioné profundamente acerca de la Generaciéon Condicionada®
(patichchasamuppada), en su orden natural:

«Cuando esto existe, se produce aquello; cuando surge esto, surge aquello, a saber:

los residuos karmicos ° surgen teniendo como causa determinante a la ignorancia %

la conciencia surge teniendo como causa determinante a los residuos karmicos;

la individualidad!! surge teniendo como causa determinante a la conciencia;

los seis sentidos ' surgen teniendo como causa determinante a la individualidad;

el contacto *? surge teniendo como causa determinante a los seis sentidos;

la sensacién surge teniendo como causa determinante al contacto;

el deseo surge teniendo como causa determinante a la sensacién;

el apego'* surge teniendo como causa determinante al deseo;

la existencia ** surge teniendo como causa determinante al apego;

el nacimiento surge teniendo como causa determinante a la existencia;

la vejez y la muerte, la pena y el llanto, el sufrimiento, el desagrado y la inquietud surgen
teniendo como causa determinante al nacimiento.

Asi se produce todo este cimulo de sufrimientos.»

El bhagavant, comprendiendo el sentido *¢, dijo en aquella ocasién este udana:

Cuando las cosas se revelan

en su verdadera naturaleza

al brahman?” que medita con fervor,
entonces desaparecen todas sus dudas,
ya que descubre

que todo tiene una causa.

2. LA ILUMINACION I



La Generacién Condicionada en su orden contrario. Toda causa puede ser destruida.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la localidad de
Uruveld, en la orilla del rio Nerafjara, bajo el Arbol de la lluminacién, habiendo recién alcanzado la
condicion de buddha. En aquella ocasidn el bhagavant estuvo sentado durante una semana en una
misma postura pallanka, experimentando la felicidad de la Liberacién. Y el bhagavant al fin de esa
semana, habiendo salido del samadhi, en la guardia media de la noche, reflexion6 profundamente
acerca de la Generacidon Condicionada en su orden contrario:

«Cuando no existe esto, no se produce aquello; cuando esto, cesa aquello, a saber:

cuando la ignorancia cesa, cesan los residuos karmicos; cuando los residuos karmicos cesan,
cesa la conciencia; cuando la conciencia cesa, cesa la individualidad;

cuando la individualidad cesa, cesan los seis sentidos; cuando los seis sentidos cesan, cesa el
contacto;

cuando el contacto cesa, cesa la sensacidn; cuando la sensacion cesa, cesa el deseo; cuando el
deseo cesa, cesa el apego;

cuando el apego cesa, cesa la existencia;

cuando la existencia cesa, cesa el nacimiento; cuando el nacimiento cesa, cesan la vejez y la
muerte, la pena y el llanto, el sufrimiento, el desagrado y la inquietud. Asi cesa todo este cimulo
de sufrimientos».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Cuando las cosas se revelan
en su verdadera naturaleza
al brahman que medita con fervor,
entonces desaparecen todas sus dudas,
ya que descubre
que las causas pueden ser destruidas.

3. LA ILUMINACION Il

La Generacidn Condicionada en su orden natural y en su orden contrario.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la localidad de
Uruveld, en la orilla del rio Nerafjara, bajo el Arbol de la lluminacién, habiendo recién alcanzado la
condiciéon de buddha. En aquella ocasién el bhagavant estuvo sentado en una misma postura
pallanka durante una semana, experimentando la felicidad de la Liberacion. Y el bhagavant al fin
de esa semana, habiendo salido del samadhi, en la Ultima guardia de la noche, reflexiond
profundamente acerca de la Generacion Condicionada en su orden natural y en su orden contrario:

«Cuando existe esto, se produce aquello; cuando surge esto, surge aquello;

cuando no existe esto, no se produce aquello; cuando cesa esto, cesa aquello, a saber:

los residuos karmicos surgen teniendo como causa determinante a la ignorancia;

.(=1,1).

Asi se produce todo este cimulo de sufrimientos.

Cuando la ignorancia cesa y queda completamente destruida, cesan los residuos karmicos;



(=1, 2).
Asi cesa todo este cimulo de sufrimientos».
El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Cuando las cosas se revelan
en su verdadera naturaleza
al brahman que medita con fervor,
entonces él dispersa al ejército de Mara ¢,
como el sol que ilumina el cielo.

4. EL ORGULLO DE CASTA

El verdadero brahman.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la localidad de
Uruvela, en la orilla del rio Nerafjara, bajo la Higuera de los Pastores de Cabras, habiendo recién
alcanzado la condicion de buddha. En aquella ocasion el bhagavant estuvo sentado durante una
semana en una misma postura pallanka, experimentando la felicidad de la Liberacidon. Y el
bhagavant, al fin de esa semana, salié del samadhi.

Entonces, un cierto brahman orgulloso de su casta se acercé a donde estaba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, se saludé amistosamente con el bhagavant y, después de un intercambio
de palabras cordiales y corteses, se quedd de pie a un lado, y, parado a un lado, aquel brahman le
preguntd entonces al bhagavant: «{En razén de qué, oh Gotama, uno es brahman? ¢Cuales son las
cualidades que hacen de uno un brahman? »

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Aquel brahman
que expulsé de si las malas cualidades,
que carece de orgullo,
esta libre de impurezas,
y es auto controlado;
que ha llegado al limite de la sabiduria,
practica la vida religiosa,
y no siente desprecio
por nada en este mundo,
con justicia,
él puede llamarse brahman.

5. LOS BRAHMANES

El verdadero brahman.

He aqui lo que yo be oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,



en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Sariputta, el venerable Mahamoggallana, el venerable Mahakassapa, el venerable
Mahakachchayana, el venerable Mahakotthita, el venerable Mahakappina, el venerable Maha-
chunda, el venerable Anuruddha, el venerable Revata, el venerable Devadatta y el venerable
Ananda * se acercaron a donde estaba el bhagavant.

El bhagavant, desde lejos, vio acercarse a estos venerables y, al verlos, les dijo a sus bhikkhus
20; «Oh bhikkhus, ahi vienen esos brahmanes, ahi vienen esos brahmanes». Al decir esto el
bhagavant, un bhikkhu de casta brahmanica le pregunté:

«¢En razon de qué, sefior, uno es brahman? {Cuales son las cualidades que hacen de uno un
brahman? »

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Aquellos que han expulsado de si las malas cualidades,
que viven siempre atentos,
han roto todos sus lazos
y han alcanzado la lluminacion,
aquéllos en verdad son brahmanes en este mundo.

6. EL VENERABLE MAHAKASSAPA

Las divinidades y el bhikkhu. El verdadero brahman.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambds, en el Lugar-en-que-se-daba-comida-a-las-ardillas. En aquella
ocasién, el venerable Mahakassapa estaba en la Gruta de la Higuera, enfermo, adolorido,
sufriendo mucho. Tiempo después, el venerable Mahakassapa sané de esa enfermedad. Y, des-
pués de sanar de aquella enfermedad, al venerable Mahakassapa se le ocurrid esto: «Iré a
Rajagaha en busca de limosna».

Entonces habia unas quinientas divinidades deseosas de ayudar al venerable Mahakassapa en
su recolecciéon de limosnas. Y el venerable Mahakassapa, rechazando a esas quinientas
divinidades, por la mafana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla, entr6 en
Rajagaha para pedir limosna en la Calle de los Pobres, en la Calle de los Mendigos, en la Calle de
los Tejedores. Y el bhagavant vio al venerable Mahakassapa recorriendo Rajagaha en busca de
limosna, por la Calle de los Pobres, por la Calle de los Mendigos, por la Calle de los Tejedores.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Yo llamo brahman
a aquel que todos saben
que no depende de otros para su sustento,
que se controla,
esta afincado en la verdad,
esta libre de impurezas
y ha arrojado de si el odio.

7. EL YAKSHA?' AJAKALAPAKA



Buda y el yaksha.

He aqui lo que yo be oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Pava, en
el monumento sepulcral de Ajakalapaka, morada del yaksha Ajakalapaka. En aquella ocasién el
bhagavant estaba sentado al aire libre, en la oscuridad de la noche, y lloviznaba persistentemente
y el yaksha Ajakalapaka, queriendo producirle al bhagavant miedo, temor y horripilacién, se
acercé a donde él se encontraba y, habiéndosele acercado, pensando: «Se confundira, se
turbard», por tres veces, cerca de él, dio un grito capaz de confundirlo, capaz de turbarlo y le dijo:
«Samdan??, ahi tienes un demonio».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Cuando el brahman ha alcanzado
el limite extremo de sus cualidades
esta mas alla

de lo demonios y de sus gritos.

8. EL VENERABLE SANGAMAJI

El bhikkhu imperturbable frente a su mujer y a su hijo. El verdadero brahman.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Sangamaji llegé a Savatthi para ver al bhagavant. La ex-esposa del venerable Sangamaiji oy6
decir: «El honorable. Sangamaji ha llegado a Savatthi». Entonces ella, tomando a su hijo, fue al
Bosque del Principe Jeta.

El venerable Sangamaji estaba sentado bajo un arbol, descansando durante las horas de calor.
Entonces la ex-esposa del venerable Sangamaji se acerc6 a donde él estaba y, habiéndose
acercado, le dijo: «<Saman, tengo un hijo pequefio 2, dame de comer». Cuando ella le dijo esto, el
venerable Sangamaji guardé silencio.

Por segunda vez la ex-esposa del venerable Sangamaiji le dijo: « Saman, tengo un hijo pequeno,
dame de comer». Y por segunda vez el venerable Sangamaji guardo silencio.

Por tercera vez entonces la ex-esposa del venerable Sangamaiji le dijo: «Saman, tengo un hijo
pequefio, dame de comer». Por tercera vez el venerable Sangamaji guardé silencio.

Entonces la ex-esposa del venerable Sangamaiji, poniéndole al nifio delante, se fue, diciéndole:
«Saman, he aqui a tu hijo, dale de comer».

El venerable Sangamaji ni mird al nifio ni le habld. Y la ex-esposa del venerable Sangamaji, que
sélo se habia alejado un corto trecho, dandose vuelta, vio que el venerable Sangamaji ni miraba al
nifo ni le hablaba. Al ver esto, ella pensd: «Este saman no necesita a su hijo». Entonces,
regresando, tomd al nifio y se fue. El bhagavant, con su ojo divino, puro y sobrehumano vio en el
venerable Sangamaji semejante transformacién frente a su mujer.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

No se regocija cuando ella se le acerca,
no sufre cuando ella se va:
yo llamo brahman



a Sangamayji, liberado asi del apego.

9. LOS ASCETAS DE CABELLOS EN RODETE

Las penitencias en el agua helada y la verdadera purificacion.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Gaya, en
la Colina de Gaya. En esa misma ocasion, en Gaya, numerosos ascetas de cabellos en rodete en
las noches frias y heladas, en el invierno, en la época de la caida de las nieves, se sumergian en el
agua y emergian de ella, vertian agua sobre sus cuerpos y realizaban ofrendas en el fuego
pensando: «De esta manera se consigue la purificacion».

El bhagavant vio a aquellos numerosos ascetas de cabellos en rodete que en las noches frias y
heladas, en el invierno, en la época de la caida de las nieves, se sumergian en el agua y emergian
de ella, vertian agua sobre sus cuerpos y realizaban ofrendas en el fuego pensando: «De esta
manera se consigue la purificacién».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Esta gente se bafia con exceso,

pero uno no se purifica con el agua;
aquél que posee la verdad y la doctrina,
ése es puro, ése es un brahman.

10. BAHIYA

La historia de Bahiya Daruchiriya. La lluminacidn instantanea. El nirvana.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque de Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién Bahiya
Daruchiriya vivia en el puerto de Supparaka, en la orilla del mar, y era honrado, respetado,
reverenciado, venerado, estimado por todos y recibia como regalo tdnicas, alimentos, lechos,
asientos, medios de auxilio para el enfermo y medicinas y variados utensilios. Y una vez que
Bahiya Daruchiriya se encontraba a solas, en un lugar apartado, surgié en su mente esta idea: «Yo
soy uno de aquellos que en este mundo han llegado a ser arhants ?* o que han ingresado en el
camino que lleva a la condicién de arhants».

Ahora bien, una deidad, que en una vida anterior habia sido un familiar de Bahiya Daruchiriya,
llena de compasion por él y deseando su bien, captando con su mente el pensamiento de Bahiya,
se acercd a donde él se encontraba y, habiéndosele acercado, le dijo: «Oh Bahiya, tl no eres un
arhant ni has ingresado en el camino que lleva a la condicion de arhant, no es ésta la manera
como tu puedes llegar a ser arhant, ni ingresar en el camino que lleva a la condicién de arhant».

«{Entonces quienes, en este mundo, incluyendo a los dioses, son arhants o han ingresado en el
camino que lleva a la condicion de arhant? »

«Oh Bahiya, en las provincias del norte existe una ciudad de nombre Savatthi. Ahi esta viviendo
el bhagavant, el arhant, el perfectamente iluminado. Bahiya, el bhagavant, es en verdad un
arhant y predica la doctrina que lleva a la condicién de arhant».

Bahiya Daruchlriya, inducido por esa deidad, de inmediato parti6 de Supparaka y no
deteniéndose sino de noche en su viaje, fue a Savatthi, al Bosque del Principe Jeta, al parque de
Anathapindika. En aquella ocasion numerosos bhikkhus se paseaban al aire libre. Entonces Bahiya



Daruchlriya se acercé a donde estaban los bhikkhus y, habiéndoseles acercado, les dijo:

«Sefiores, ¢donde esta ahora el bhagavant, el arhant, el perfectamente iluminado? Estoy
deseoso de ver al bhagavant, al arhant, al perfectamente iluminado».

«Bahiya, el bhagavant se ha ido a pedir limosna en las calles de la ciudad».

De inmediato Bahiya Daruchlriya, saliendo del Bosque del Principe Jeta y entrando en Savatthi,
vio al bhagavant caminando por Savatthi en busca de limosna, afable, inspirando confianza, con
sus sentidos calmados, con su mente serena, habiendo alcanzado la mdas perfecta calma y auto
control, elefante domado, alerta, con sus sentidos subyugados, y, habiéndolo visto, se acerco a
donde estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado, inclindndose a los pies del bhagavant, le
dijo: «Sefor, que el bhagavant me ensefe la doctrina, que el bien encaminado me ensefe la
doctrina que ha de ser para mi bien y para mi felicidad por largo tiempo». Cuando Bahiya le dijo
esto, el bhagavant le contestd: «Ahora no es el momento, Bahiya, hemos venido a la ciudad en
busca de limosna».

Por segunda vez entonces Bahya Daruchiriya le dijo al bhagavant: «Sefor, dificil es saber qué
peligros acechan la vida del bhagavant, qué peligros acechan mi vida; que el bhagavant me
ensene la doctrina, que el bien encaminado me ensene la doctrina que ha de ser para mi bien y
para mi felicidad por largo tiempo». Por segunda vez el bhagavant le contesté a Bahiya
Daruchiriya: «Ahora no es el momento, Bahiya, hemos venido a la ciudad en busca de limosna».

Por tercera vez Bahiya Daruchiriya le dijo al bhagavant: «Sefior, dificil es saber qué peligros
acechan la vida del bhagavant, qué peligros acechan mi vida; que el bhagavant me ensefie la
doctrina, que el bien encaminado me ensefe la doctrina que ha de ser para mi bien y para mi
felicidad por largo tiempo».

«Entonces, Bahiya, de esta manera debes tu ejercitarte: Que en lo visto exista sélo lo visto, en lo
oido sélo lo oido, en lo pensado sélo lo pensado, en lo conocido sélo lo conocido. De esta manera
debes tU ejercitarte, oh Bahiya. Cuando para ti, Bahiya, en lo visto exista sélo lo visto, en lo oido
sélo lo oido, en lo pensado sélo lo pensado, en lo conocido sélo lo conocido, entonces, td, Bahiya,
ya no estaras con esas cosas; cuando tu, Bahiya, ya no estés con esas cosas, entonces tu, Bahiya,
no estards en ellas; y, cuando td, Bahiya, no estés en ellas, entonces td, oh Bahiya, ya no estards
ni en este mundo ni en el otro ni entre uno y otro: Este es el fin del sufrimiento» 2

Entonces, gracias a esta concentrada ensefanza de la doctrina dada por el bhagavant, la mente
de Bahiya Daruchlriya, sin apego por las cosas de este mundo, se liberéd de las impurezas
instantaneamente.

Y el bhagavant, habiendo instruido a Bahiya Daruchiriya mediante esta concentrada ensefianza,
se retird. No bien partiera el bhagavant, una vaca con su joven ternero, atacando a Bahiya
Daruchiriya, le quité la vida.

Y el bhagavant, habiendo recorrido Savatthi en busca de limosna, por la tarde, regresando de la
recoleccion de limosna y saliendo de la ciudad con numerosos bhikkhus, vio a Bahiya Daruchiriya
muerto y, habiéndolo visto, dijo a sus bhikkhus «Bhikkhus, tomad el cuerpo de Bahiya Daruchiriya
y poniéndolo sobre una camilla, llevdoslo y quemadlo y hacedle u stupa ?°; uno de vuestros
companferos, oh bhikkhus, ha muerto”.

Y los bhikkhus, diciendo: «Si, sefior», obedeciendo al bhagavant, poniendo el cuerpo de Bahiya
Daruchiriya sobre ur camilla, se lo llevaron, lo quemaron, hicieron un stupa y regresaron a donde
estaba el bhagavant; y, habiéndosele acercad lo saludaron y se sentaron a un lado y, sentados a
un lado aquellos bhikkhus dijeron al bhagavant: «Sefor, el cuerpo de Bahiya Daruchiriya ya ha
sido quemado y su stupa ha sido hecho. éCual es su destino? ¢Cudl su condicidn futura? »

«Bahiya Daruchiriya era un pandit®®; actué de conformidad con la doctrina y no me ha molestado
con respecto a la doctrina #°: oh bhikkhus, Bahiya Daruchlriya ha alcanzado el parinirvana (nirvédna
supremo)*.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquel ocasidn este udana:

Ahi el agua, la tierra, el fuego y el aire
no pueden establecerse,
ahi no brillan las estrellas ni resplandece el sol,



ahi no se ilumina la luna ni existe la tiniebla®'.
Cuando el sabio, brahman por su sabiduria,

ha llegado por si mismo al conocimiento,
entonces se libera de la forma y de la no-forma*
de la felicidad y el sufrimiento.

1. Bodhi, «lluminacién», proviene de la raiz BUDH que significa «despertarse». Deberiamos
traducir bodhi, por “el despertar”. Sin embargo hemos adoptado la traduccion «lluminacidn» por
ser la tradicional y porque su conexion con la terminologia mistica occidental le da mayor fuerza
expresiva.

La lluminacion (bodhi) es el estado que se produce con la captacion de las verdades basicas del
Budismo, como la patichchasamuppada o Generacidon Condicionada, expuesta justamente en éste
y los siguientes sutras. Cuando se produce la lluminacidn, entonces se revela la verdadera
naturaleza de las cosas. (Ver las estrofas de los udanas correspondientes a los tres primeros
sutras de este capitulo).

2. Todos los sutras empiezan con la expresidn evam me suttam: «he aqui lo que yo he oido
decir». Esta expresion se relaciona con la manera como se constituy6 el Canon Pali. En el Concilio
de Rajagaha, Ananda, el discipulo que constantemente acompaid a Buda, y Upali, el barbero,
recitan las palabras de Buda e informan acerca de las circunstancias en que fueron pronunciadas,
y el Concilio les da valor oficial, constituyéndose el Canon Pali con la informacién dada por Ananda
y Upali. Ambos empezaban su relato con la indicada expresidn: evam me suttam.

3. Bhagavant, epiteto frecuente de Buda que significa: «afortunado», «ilustre», «sublime»,
«Senor»,

4. Buddha, «iluminado». Deberiamos también traducir por «el que ha despertado», pero, de
acuerdo con lo expresado en la nota 1 de este Capitulo, hemos adoptado la traducciéon: «el
iluminado». «lluminado es aquel que ha obtenido la lluminacidn, a que se refiere la misma nota 1.

3. Postura o manera de sentarse apropiada para la meditacién, con las piernas cruzadas.
Corresponde a la postura yéguica: padmasana.

6. Liberacion (vimutti). El concepto de «Liberacion» tiene multiplo aspectos: liberacion del
deseo; de la pasion y del odio; del afecto del carifio, del amor; de la sumision a los sentidos; de los
lazos de Mara (personificacion de la sensualidad y de la muerte); de la individualidad; del
sufrimiento; de las reencarnaciones vy, finalmente, como equivalente del nirvana, en cuanto el
nirvana es la suprema Liberacion que abarca los aspectos antes sefalados. El nirvana que
experimenta Buda en el presente texto es un nirvana transitorio, diferente del parinirvana, que se
produce en el momento de la muerte y del cual ya no se regresa.

7. Samadhi, término del Yoga que significa: «concentracion intensa y prolongada de la mente»,
con la cual se da la supresion de los procesos mentales que constituyen el trance. Para el Budismo



en la inmovilizacién de la mente en una quietud total se da el nirvédna.

8. Sobre la Generacién Condicionada ver la Seccion respectiva de 1a Introduccién.

9. Residuos karmicos (sankhara; en sanscrito: samskdra). Término de mdltiples acepciones y
dificil, por lo mismo, de ser traducido. Con este termino la patichchasamuppédda (Generacién
Condicionada) nos lleva a la vida anterior del individuo, interviniendo en este momento el
concepto de karman, o sea la idea de que lo que uno hace en una vida surte sus efectos en la
siguiente, que todo acto «madura» en una existencia posterior. Por sankhdra debemos entender
en el presente caso las potencialidades acumuladas en una vida y que se actualizan en la vida
siguiente; las energias creadas y no gastadas en una existencia anterior y que actlan en otra
existencia; la herencia que el individuo se dejé a si mismo en una vida anterior; la predestinacion
gue no se debe ni a los antepasados ni a la fatalidad ni a la voluntad de un dios, sino a uno mismo.
Asimismo, como se vera por la formula siguiente de la Generacién Condicionada, es el conjunto de
los residuos karmicos el que da origen a la conciencia en la nueva encarnacion del individuo. Los
residuos karmicos constituyen los factores condicionantes de la existencia.

10. Ignorancia (avija). La ignorancia es el desconocimiento de las verdades basicas del
Budismo, expuestas en los textos del Canon Pali.

11. Hemos traducido por «individualidad» el término pali: ndmardpa, que literalmente significa
«nombre y forma». El valor de ndmaripa como principio individualizador se hace claramente
presente en el siguiente pasaje de la Brihaddranyak Upanishad 1.4, 7: «Entonces todo estaba
todavia indiferenciado. Por medio del nombre y de la forma todo se diferencié». Cf. Chandogya
Upanishad 4.3, 2.

12. De acuerdo con la psicologia india la mente constituye el sexto sentido cuyo objeto son las
ideas. El término dyatana, que hemos traducido por «sentido», significa literalmente «dominio»,
«esfera», «campo» y comprende el sentido y el objeto que le corresponde. Es necesario la
existencia, por un lado, del sentido, y, por otro, del objeto para que se pueda producir el contacto
entre ambos, contacto que es la condicién de la sensacion, como se vera por las dos formulas
siguientes de la Generacion Condicionada.

13. El contacto (phassa) es la combinacién del sentido, del objeto y de la percepcién. Ver nota
12.

14. El considerar al deseo y al apego como causas que encadenan a las reencarnaciones es una
concepcidn que aparece ya en las mas antiguas Upanishads.

15. Por bhava, «existencia», debemos entender la existencia, acuerdo con la concepcion
budista: el pasar de una encarnacién a otra, el estar encadenado a las reencarnaciones, el formar
parte de esta realidad, diferente y distinta del nirvdna, Unica entidad absoluta y trascendente,
realidad caracterizada por lo doloroso, lo transitorio, lo insustancial. La existencia esta
condicionada precisamente por el apego a las cosas que constituyen esta realidad.

16. Hemos traducido la expresién etam attham viditva, que aparece al final de cada Sdtra, por:
«comprendiendo el sentido». Es a veces dificil encontrar el nexo entre esta expresiéon y la
narraciéon que precede.

17. El termino brahmdan, que originariamente designa a un miembro de la casta brahmanica,
sacerdotal, se refiere aqui a la persona que posee las cualidades exaltadas por el Budismo. Ver
Capitulo XXVI Dhammapada.

18. Mara, el Maligno, el Negro, el Tenebroso es la personificacién de la Muerte y el Sefior de los
sentidos y de la sensualidad. Es el enemigo del hombre en su progreso hacia la liberacidn
mediante el nirvana, ya que como Sefior de la sensualidad produce el deseo y el apego que liga al
hombre a la existencia, a las reencarnaciones. Los textos budistas se refieren a Mara planeando
constantemente tentaciones para Buda y sus discipulo mediante su ejército de vicios y placeres.

19. Principales discipulos de Buda. El término maha, que integra algunos de los nombres que
aparecen en el texto, significa literalmente «grande» y se antepone al nombre propio como marca
de honor.

20. Bhikkhu: monje budista.

21. Yaksha (en pali: yakkha) divinidad menor.

22. Saman (en pali samana): monje errante.



23. Seguimos el texto de la PTS.

24. Arhant: el término arhant se aplica a aquellos que han hecho realidad las ensefanzas de
Buda alcanzando la meta a la que ellas conducen: la sabiduria y la liberacion.

25. De acuerdo con la ensefianza que Buda imparte aqui, el hombre no debe establecer ningin
vinculo afectivo con el mundo. No existiendo vinculo afectivo el hombre ya no esta «con las cosas»
ni “en las cosas”, esta al margen, de esa manera, del ciclo de las reencarnaciones en éste o en
otro mundo y ha puesto fin al sufrimiento.

26. Stupa: monumento funerario en el cual se depositan las cenizas.

27. El texto se refiere al destino después de la muerte.

28. Pandit (en pali: pandita): sabio, erudito.

29. A pesar de que Buda le impartié6 su doctrina en forma sua mente concisa, Bahiya la
comprendid y no le hizo preguntas inoportunas.

30. El nirvdna es un estado trascendente, completamente al margen y diferente de esta
realidad. Ingresar en él significa poner fin a reencarnaciones y al sufrimiento. Se ingresa en el
nirvana en el curso del trance. Se dice que una persona ingresé en el nirvana supremo o
parinirvdna cuando su muerte se produce en el momento del trance.

31. Descripcion del nirvana.

32. Expresion para designar toda forma de existencia.

CAPITULO Il

MUCHALINDA, EL REY DE LOS NAGAS

1. MUCHALINDA, EL REY DE LOS NAGAS!

Buda y Muchalinda. La felicidad y el egotismo.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la localidad de
Uruveld, en la orilla del rio Nerafijara, bajo el Arbol de Muchalinda, habiendo recién alcanzado la
condicion de huddha. En aquella ocasién el bhagavant estuvo sentado durante una semana en una
misma postura pallanka, experimentando la felicidad de la Liberacion.

Y en aquella ocasién el cielo se cubri6 inesperadamente de nubes y durante siete dias llovid,
soplaron vientos frios y los dias eran oscuros. Entonces Muchalinda, rey de los nagas, saliendo de
su morada, se irguid, rodeando siete veces con sus anillos el cuerpo del bhagavant y extendiendo
su gran capucha sobre la cabeza del bhagavant, pensando: «Que el frio no mortifique al
bhagavant, que el calor no lo mortifique, que no lo mortifiquen los tadbanos, los mosquitos, el
viento, el calor ni los reptiles».

Y el bhagavant al fin de esa semana salid de aquel samadhi. Entonces Muchalinda, rey de los
nagas, al ver el cielo claro y despejado de nubes, desenredando sus anillos del cuerpo del
bhagavant, despojandose de su propia forma y asumiendo la forma de un muchacho, se paré



delante del bbagavant haciendo el afjali ? y rindiéndole homenaje.
El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasidn este udana:

El desapego produce felicidad
para el que esta satisfecho,

ha oido la doctrina y sabe ver.

En este mundo producen felicidad
la bondad de corazon,

la moderacién para con todos los seres.
En este mundo producen felicidad
la ausencia de pasiones

y la superacién de los deseos.
Pero la destruccién del egotismo
es en verdad la felicidad suprema.

2. LOS REYES
Buda recomienda a los bhikkhus discutidores conversar sobre la doctrina o el noble silencio.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasion surgid esta
discusion entre los numerosos bhikkhus que habian retornado por la tarde de la recoleccién de
limosnas y se encontraban sentados, reunidos, en el Salén de Asambleas: «iQuién de entre estos
dos reyes: Seniya Bimbisara de Magadha o Pasenadi de Kosala, tiene mas riquezas, mas fortuna,
mas tesoros, mayores dominios, mas vehiculos, mas ejércitos, mas poderes, mas autoridad?».
Esta discusion de bhikkbus quedd entonces inconclusa. Y el bhagavant, habiendo salido de su
retiro por la tarde, se acercé al Salén de Asambleas y, habiéndose acercado, se sentd en el asiento
preparado para él. Y una vez sentado, el bhagavant les dijo a los bhikkhus: « iQué estais
discutiendo ahora, oh bhikkhus, sentados y reunidos aqui? &Y cudl es la discusién que habéis
dejado inconclusa?»

«Sefior, después que retornamos por la tarde de la recoleccién de limosnas y mientras nos
encontrabamos sentados y reunidos aqui en este Salén de Asambleas, surgié entre nosotros esta
discusion: “¢Quién de entre estos dos reyes: Seniya Bimbisara de Magadha o Pasenadi de Kosala,
tiene mas riguezas, mas fortuna, mas tesoros, mayores dominios, mas vehiculos, mas ejércitos,
mas poder, mas autoridad?”. Esta era nuestra discusidon, que estaba auln inconclusa, cuando el
bhagavant

lleg6».

«Oh bhikkhus, no es conveniente para vosotros, hijos de

familia que impulsados por la fe habéis salido de vuestras casas para llevar una vida errante,
que sostengdis semejante tipo de discusiones. Oh bhikkhus, cuando estéis reunidos, dos cosas 0s
toca: o bien conversar sobre la doctrina o el noble silencio».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

La felicidad que en este mundo

surge del placer sensual

y la felicidad que existe en el cielo,

no equivalen ni a la mas pequeria parte
de la felicidad que surge

de la destruccion del deseo.

3. LA VIOLENCIA



Los muchachos y la serpiente. La violencia y la ahimsa °.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién un grupo
numeroso de muchachos estaba matando con un palo a una serpiente, entre Savatthi y el Bosque
del Principe Jeta. Y el bhagavant, por la mafiana, después de vestirse, tomando su manto y su
escudilla, entré en Savatthi en busca de limosna. Vio entonces a aquel grupo numeroso de
muchachos matando con un palo a una serpiente, entre Savatthi y el Bosque del Principe Jeta.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Todos los seres desean su propia felicidad.

Aquel que buscando su propia felicidad

les hace dario con violencia,

aquél no alcanza la felicidad después de la muerte.
Todos los seres desean su propia felicidad.

Aquel que buscando su propia felicidad,

no les hace dafio con violencia,

aquél alcanza la felicidad después de la muerte.

4. LOS HONORES

Rivalidad entre las Sectas. El apego como causa de la felicidad y la desgracia.

He aqui lo que yo be oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasidn el bhagavant era
honrado, respetado, reverenciado, venerado, estimado y recibia como regalo tunicas, alimentos,
lechos, asientos, medios de auxilio para el enfermo y medicinas y variados utensilios. Y la
congregacién de bhikkhus era también honrada, respetada, reverenciada, venerada, estimada y
recibia como regalo, tunicas, alimentos, lechos, asientos, medios de auxilio para el enfermo y
medicinas y variados utensilios. En cambio los mendicantes de otras sectas no eran ni honrados ni
respetados ni reverenciados ni venerados ni estimados ni recibian como regalo tdnicas, alimentos,
lechos, asientos, medios de auxilio para el enfermo, ni medicinas ni utensilios. Estos mendicantes
de otras sectas, no pudiendo tolerar los honores recibidos por el bhagavant y la congregacién de
bhikkhus, cuando veian a los bhikkhus, en la aldea o en el bosque, los insultaban los censuraban,
los hostigaban, los mortificaban con palabras viles y rudas.

Entonces, numerosos bhikkhus se acercaron a donde estaba el bhagavant y, habiéndosele
acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado y, sentados a un lado, aquellos bhikkbus
le dijeron al bhagavant: «Sefior, el bhagavant es aqui honrado, respetado, reverenciado,
venerado, estimado, recibe como regalo tunicas, alimentos, lechos, asientos, medios de auxilio
para el enfermo y medicinas y variados utensilios. La congregacion de bhikkbus es también
honrada, respetada, reverenciada, venerada, estimada y recibe como regalo tunicas, alimentos,
lechos, asientos, medios de auxilio para el enfermo y medicinas y variados utensilios. En cambio,
senor, los mendicantes de otras sectas no son ni honrados ni respetados ni reverenciados ni
venerados ni estimados ni reciben como regalo tlnicas, alimentos, lechos, asientos, medios de
auxilio para el enfermo, ni medicinas ni variados utensilios. Y estos mendicantes de otras sectas,
no pudiendo tolerar los honores recibidos por el bhagavant y la congregacion de bhikkhus, cuando
ven a los bhikkhus, en la ciudad o en el bosque, los insultan, los censuran, los hostigan, los
mortifican con palabras viles y rudas».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Cuando en la aldea o en el bosque



lo afectan a uno la felicidad o la desgracia,
uno no debe pensar que ellas tienen que ver
con uno mismo o con los otros.

Es debido al apego que los contactos * afectan.
¢Como afectarian al que carece de apego?

5. EL UPASAKAS

| Buday el updsaka atareado. El no poseer nada como fuente de felicidad.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién un updsaka, de
la aldea brahmana de Ichchanangala llegé a Savatthi por una diligencia que tenia que hacer. Y
aquel updsaka, después de haber hecho lo que tenia que hacer en Savatthi, se acercd a donde se
encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentd a un lado y
el bhagavant le dijo a aquel updsaka que estaba sentado a un lado: «Después de mucho tiempo,
oh upasaka, lograste encontrar la ocasién de venir aqui».

«Senor, desde hace mucho tiempo estoy deseoso de venir para ver al bhagavant, pero, retenido
por multiples obligaciones, no pude venir a ver al bhagavant».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

La felicidad es de aquel® que no tiene nada,

que ha dominado la doctrina

y ha alcanzado gran sabiduria.

Mira como sufre el que tiene algo.

El hombre esta encadenado al hombre.

6. LA MUJER ENCINTA

El brahman que se enfermd por traerle aceite a su mujer. El poseer nada como fuente de
felicidad.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién una joven mujer
brahman, esposa de un mendicante, estaba encinta, préxima al parto. Entonces aquella
mendicante le dijo al mendicante: «Ve, brahman, trdéeme aceite, que me servird una vez que haya
dado a luz».

Al decir ella esto, el mendicante le contestd: «Sefiora, éddnde he de traer yo aceite?» Por
segunda vez la mendicante le dijo al mendicante: «Ve, brahman, tréeme aceite, que me servira
una vez que haya dado a luz». Por segunda vez el mendicante le contestd: «Sefiora, {de ddnde he
de traer yo aceite. Por tercera vez la mendicante le dijo al mendicante: « Ve brahman, tréeme
aceite que me servira una vez que haya da a luz».

Justamente en aquella ocasion, en los almacenes del rey Pasenadi de Kosala, se estaba dando a
samanes y brahmanes, toda la manteca y el aceite que necesitasen para consumir ahi, pero no
para llevarse.

Entonces al mendicante se le ocurrio: «En los almacenes del rey Pasenadi de Kosala se esta
dando a samanes y brahmanes toda la manteca y el aceite que necesiten para consumir ahi, pero
no para llevarse. Yendo pues a los almacenes del rey Pasenadi de Kosala beberé cuanto aceite sea
necesario, regresaré a casa y vomitandolo, se lo daré a ella para que le sirva una vez que haya
dado a luz».

Entonces el mendicante, yendo a los almacenes del rey Pasenadi de Kosala, bebié todo el aceite
necesario y regresé a su casa, pero no pudo expulsarlo ni por arriba ni por abajo. Y, afligido por



dolorosas, agudas, penosas y amargas sensaciones, iba y venia y daba vueltas.

Y el bhagavant, por la mafana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla, se dirigio
a Savatthi en busca de limosna. Entonces el bhagavant vio al mendicante afligido por dolorosas,
agudas, penosas y amargas sensaciones, yendo y viniendo y dando vueltas.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Son felices los que no tienen nada,

pues los que no tienen nada

han alcanzado el mas alto conocimiento.

Mira como sufre el que tiene algo.

El hombre tiene su mente encadenada al hombre.

7. EL HIJO UNICO

El upasaka a quien se le murié su hija. El apego por lo que tiene apariencia agradable como raiz
del sufrimiento.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el Parque de Anathapindika. En aquella ocasién murié el Unico
hijo de un updsaka, un nifio agradable y muy querido. Entonces numerosos updsakas con las ropas
y el pelo aln himedos ’ se acercaron al amanecer a donde se encontraba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, saludaron al bhagavant y se sentaron a un lado. Y el bhagavant les dijo a
aquellos updsakas sentados a un lado: « ¢Por qué habéis venido aqui, oh updsakas, al amanecer,
con las ropas y el pelo aun himedos?»

Al decir el bhagavant esto, aquel upadsaka le contestd: «Sefior, ha muerto mi Unico hijo, un nifio
agradable y muy querido. Por esta razén hemos venido al amanecer con las ropas y el pelo aln
himedos».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Los dioses y la mayoria de los hombres,

atados por el goce de lo que tiene apariencia agradable,
presa del sufrimiento y de la vejez,

caen en poder del rey de la Muerte;

pero aquellos que, de dia y de noche,

alertas y vigilantes,

dejan de lado lo que tiene apariencia agradable,
aquellos arrancan por completo

aquella raiz del sufrimiento,

aquel sefiuelo de la muerte,

tan dificil de superar.

8. SUPPAVASA
El largo embarazo de Suppavadsa y los poderes sobrenaturales de Buda. La falta de
discriminacién subyuga al que no es alerta y vigilante.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la aldea de Kundika,
en el bosque de Kundadhana. En aquella ocasién Suppavasa, hija del rey de Koliya hacia ya siete
afos que se encontraba encinta. Durante una semana estuvo en dificultades para dar a luz vy,
afligida por dolorosas, agudas, penosas y amargas sensaciones, soportaba todo con tres
pensamientos: «Perfectamente iluminado es el bhagavant, que predica la doctrina con miras al
abandono de esta clase de sufrimiento; bien encaminada estad la congregacién de discipulos de



este bhagavant, la cual sigue el camino para el abandono de esta clase de sufrimiento; verdadera
felicidad es el nirvana donde no existe esta clase de sufrimiento».

Y Suppavasa, hija del rey de Koliya, le dijo a su marido: «Ve td, noble sefior, acércate a donde se
encuentra el bhagavant y habiéndote acercado a él, rindele homenaje en mi nombre
prosternandote ante sus pies; preguntale por su salud, bienestar, vigor, fuerza y comodidad,
diciendo: ‘Suppavasa, sefior, hija del rey de Koliya, rinde homenaje al bhagavant prosternandose
ante sus pies y pregunta por su salud, bienestar, vigor, fuerza y comodidad”. Y dile ademas:
“Suppavassa, senor, hija del rey Koliya, hace ya siete afios que se encuentra encinta. Hace una
semana que esta en dificultades para dar a luz vy, afligida por dolorosas, agudas, penosas,
amargas sensaciones, soporta todo con tres pensamientos: Perfectamente iluminado es el
bhagavant, que predica la doctrina con miras al abandono de esta clase de sufrimiento; bien
encaminada esta la congregacion de discipulos de este bhagavant, la cual sigue el camino para el
abandono de esta clase de sufrimiento; verdadera felicidad es el nirvana, donde no existe esta
clase de sufrimiento”.»

Diciendo: «Muy bien», el de Koliya®, obedeciendo a Suppavasa, hija del rey de Koliya, se acercé
a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant se senté a
un lado. Y, sentado a un lado, el de Koliya le dijo al bhagavant: «Sefor, Suppavasa, hija del rey de
Koliya, rinde homenaje al bhagavant prosternandose ante sus pies y pregunta por su salud,
bienestar, vigor, fuerza y comodidad y ademads dice: “Sefior, Suppavasa, hija del rey de Koliya,
hace ya siete afios que se encuentra encinta. Hace una semana que esta en dificultades para dar
a luz y, afligida por dolorosas, agudas, penosas, amargas sensaciones, soporta todo con tres
pensamientos: Perfectamente iluminado es el bhagavant que predica la doctrina con miras al
abandono de esta clase de sufrimiento; bien encaminada estad la congregacién de discipulos de
este bhagavant, la cual sigue el camino para el abandono de esta clase de sufrimiento; verdadera
felicidad es el nirvdna, donde no existe esta clase de sufrimiento”».

«Que Suppavasa, hija del rey de Koliya, sea muy feliz y que, sana, dé a luz un hijo sano».

(Y con estas palabras del bhagavant, Suppavasa, hija del rey de Koliya, feliz y sana, dio a luz un
hijo sano).

Diciendo: «Asi sea, sefior», el de Koliya, contento y alegre con lo dicho por el bhagavant, se
levantd de su asiento, saludando al bhagavant, haciendo el padakkhina °, y regres6 a su casa. Y el
de Koliya vio a Suppavasa, hija del rey de Koliya, feliz y sana, habiendo dado a luz un hijo sano. Y,
habiéndola visto asi, pens6 esto: «! Cosa extraordinaria, sefior, cosa prodigiosa son ciertamente
las facultades sobrenaturales y el gran poder del tathdgata'®, ya que Suppavasa, hija del rey de
Koliya, con la simple palabra del bhagavant, feliz y sana, ha dado a luz un hijo sano!» y se llené de
alegria, contento, satisfaccion y felicidad.

Entonces Suppavasa, hija del rey de Koliya, le dijo nuevamente a su marido: «Ve td, noble sefior,
acércate a donde se encuentra el bhagavant y, habiéndote acercado a él, rindele homenaje en mi
nombre, prosternandote ante sus pies, diciendo: 'Sefior, Suppavasa, hija del rey de Koliya, rinde
homenaje al bhagavant prosternandose ante sus pies y dice ademas: ‘Suppavasa, sefior, hija del
rey de Koliya, hacia siete afos que se encontraba encinta. Durante una semana estuvo en
dificultades para dar a luz y ahora se encuentra feliz y sana, después de haber dado a luz un hijo
sano. Ella invita a comer a la congregacion de bhikkhus con Buda a la cabeza durante una sema-
na. Que el bhagavant, en compafia de sus bhikkhus acepte a Suppavasa, hija del rey de Koliya,
estas siete comidas».

Diciendo: «Muy bien» el de Koliya, obedeciendo a Suppavasa, hija del rey de Koliya, se acercé a
donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se senté a
un lado. Y, sentado a un lado, el de Koliya le dijo al bhagavant: «Sefor, Suppavasa, hija del rey de
Koliya, rinde homenaje al bhagavant prosternandose ante sus pies y ademas dice: 'Sefior,
Suppavasa, hija del rey de Koliya, hacia siete afios que se encontraba encinta. Durante una
semana estuvo en dificultades para dar a luz y ahora se encuentra feliz y sana, después de haber
dado a luz un hijo sano. Ella invita a comer a la congregacion de bhikkhus con Buda a la cabeza
durante una semana. Que el bhagavant, en compafiia de sus bhikkhus, acepte a Suppavasa hija
del rey de Koliya, estas siete comidas'».



En esa misma ocasion la congregacién de bhikkhus, con Buda a la cabeza, habia sido invitada a
comer ese dia por otro upasaka. Este upasaka era un servidor del venerable Mahamoggallana. Y el
bhagavant le dijo al venerable Mahamoggallana: «Ve td, Moggallana, acércate a donde se
encuentra el updsaka y, habiéndote acercado a él, dile asi: 'amigo, Suppavasa, hija del rey de
Koliya, hacia siete afios que se encontraba encinta. Durante una semana estuvo en dificultades
para dar a luz y ahora se encuentra feliz y sana, después de haber dado a luz un hijo sano, y ha
invitado a comer a la congregacién de bhikkhus con Buda a la cabeza durante una semana. Que
Suppavasa, hija del rey de Koliya, ofrezca sus siete comidas, después tu ofreceras la tuya. El es tu
servidor».

Diciendo: «Estd bien, sefior», el venerable Mahamoggallana, obedeciendo al bhagavant, se
acerc6 a donde se encontraba aquel updsaka y, habiéndosele acercado, le dijo: «Amigo,
Suppavasa, hija del rey de Koliya, hacia siete afios que se encontraba encinta. Durante una
semana estuvo en dificultades para dar a luz y ahora, se encuentra feliz y sana, después de haber
dado a luz un hijo sano y ha invitado a comer a la congregacion de bhikkhus con Buda a la cabeza
durante una semana. Que Suppavasa hija del rey de Koliya, ofrezca sus siete comidas, después tu
ofrecerds la tuya».

«Si el noble sefior Mahamoggallana me garantiza tres cosas:

fortuna, vida y fe, que entonces Suppavasa, hija del rey de Koliya, ofrezca sus siete comidas y
después yo ofreceré la mia».

«Amigo, yo te garantizo estas dos cosas: fortuna y vida; en lo que se refiere a la fe, tl eres tu
propio garante».

«Si el noble sefior Mahamoggallana me garantiza dos cosas:

fortuna y vida, entonces que Suppavasa hija del rey de Koliya, ofrezca sus siete comidas,
después yo ofreceré la mia».

Y el venerable Mahamoggallana, habiendo convencido a aquel updsaka, se acercé a donde se
encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, le dijo al bhagavant: «Sefior, he convencido a
aquel upasaka. Que Suppavasa, hija del rey de Koliya, ofrezca sus siete comidas, después él
ofrecerd la suya».

Y Suppavasa, hija del rey de Koliya, personalmente halagé y atendié durante una semana a la
congregacion de bhikkhus con Buda a la cabeza, con agradables alimentos sélidos y liquidos e hizo
que su hijo rindiera homenaje al bhagavant y a toda la congregacién de bhikkhus.

Y el venerable Sariputta le dijo al muchacho: «Muchacho, ite encuentras bien? {estas bien? éno
te sientes mal?».

{Cémo podria encontrarme bien, sefior Sariputta? ¢Cémo podria estar bien? Siete afios he
pasado en el seno materno!».

Y Suppavasa, hija del rey de Koliya, pensando: «Mi hijo estd hablando con el Paladin de la
doctrina» !, se llené de alegria, contento, satisfacciéon y felicidad. El bhagavant, viendo a
Suppavasa, hija del rey de Koliya, llena de alegria, contento, satisfaccion y felicidad, le pregunté:
«¢éDesearias tl, Suppavasa, otro hijo asi?». «Sefior, yo desearia otros siete hijos asi».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

La desgracia tomada por felicidad,

lo desagradable, tomado por agradable,
y el dolor tomado por placer

subyugan al que no es alerta y vigilante.

9. VISAKHA
La dependencia es sufrimiento. El poder es felicidad.
He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,

en el Bosque del Este, en el monasterio construido por la madre de Migara. En aquella ocasion,
Visakha, madre de Migara, tenia un asunto que dependia del rey Pasenadi de Kosala. Pero el rey



Pasenadi de Kosala no lo resolvié de acuerdo a sus deseos.

Entonces Visakha, madre de Migara, al amanecer, se acercé a donde se encontraba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentd a un lado. Y el bhagavant
le dijo a Visakha, madre de Migara, que se encontraba sentada a un lado: «Pues bien, Visakha,
{por qué viniste al amanecer?»

«Sefior, aqui, tenia un asunto que dependia del rey Pasenadi de Kosala. Pero el rey Pasenadi de
Kosala no lo resolvié de acuerdo a mis deseos».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Toda dependencia comporta sufrimiento;

todo poder comporta felicidad *?;

la gente sufre en lo que posee de comun con otros;
las ataduras son dificiles de superar.

10. BHADDIYA

La felicidad del ex-rey Bhaddiya. La vida del rey y la vida del monje. El hombre es superior a los
dioses.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Anupiya,
en el Bosque de Mangos. En aquella ocasion el venerable Bhaddiya, hijo de Kaligodha, en donde se
encontrara, en el bosque, bajo un arbol o en un lugar solitario pronunciaba repetidamente esta
exclamacion: «iQué felicidad! iQué felicidad!»

Numerosos bhikkhus oyeron que el venerable Bhaddiya, hijo de Kaligodha, dondequiera se
encontrara, en el bosque, bajo un arbol o en un lugar solitario, pronunciaba repetidamente esta
exclamacion: « iQué felicidad! iQué felicidad! » y, habiendo oido esto, pensaron: «Sin duda, el
venerable Bhaddiya, hijo de Kaligodha, lleva la vida religiosa con descontento y, recordando la
felicidad del poder real que tuvo en otro tiempo, cuando era un laico, dondequiera que se
encuentra en el bosque, bajo un arbol o en un lugar solitario pronuncia repetidamente esta
exclamacion: i Qué felicidad! i Qué felicidad!'»

Entonces los numerosos bhikkhus se acercaron a donde se encontraba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado; sentados a un lado, aque-
llos bhikkhus le dijeron al bhagavant: «Sefior, el venerable Bhaddiya, hijo de Kaligodha,
dondequiera que se encuentre, en el bosque, bajo un arbol o en un lugar solitario, pronuncia repe-
tidamente esta exclamacion: i Qué felicidad! i Qué felicidad!" Sin duda, sefior, el venerable
Bhaddiya, hijo de Kaligodha, lleva la vida religiosa con descontento y, recordando la felicidad del
poder real que tuvo en otro tiempo, cuando era un laico, dondequiera que se encuentre, en el
bosque, bajo un arbol o en un lugar solitario pronuncia repetidamente esta exclamacién: 'iQué
felicidad! iQué felicidad!'»

Y el bhagavant le dijo a uno de los bhikkhus: «Anda tu, bhikkhu, llama al bhikkhu Bhaddiya en
mi nombre, diciéndole:

'El maestro, amigo Bhaddiya, te llama'»

Diciendo: «Esta bien, sefior», aquel bhikkhu, obedeciendo al bhagavant, se acercé a donde se
encontraba el venerable Bhaddiya, hijo de Kaligodha, y habiéndosele acercado, le dijo:

«El maestro, amigo Bhaddiya, te llama». Diciendo: «Esta bien, sefior», el venerable Bhaddiya,
hijo de Kaligodha, obedeciendo a ese bhikkhu, se acercé a donde se encontraba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentdé a un lado; y el bhagavant le dijo al
venerable Bhaddiya que estaba sentado a un lado:

«¢Es verdad que tu, Bhaddiya, dondequiera que te encuentres, en el bosque, bajo un arbol o en
un lugar solitario pronuncias repetidamente esta exclamacién: i Qué felicidad! i Qué felicidad!'?»

«Si sefor.



« ¢ Por qué razon, td, Bhaddiya, dondequiera que te encuentres, en el bosque, bajo un arbol o
en un lugar solitario pronuncias repetidamente esta exclamacién: 'iQué felicidad! i Qué felicidad!'?
»

«Sefior, antes, cuando yo era un laico y ejercia el poder real, yo tenia guardias bien distribuidos
incluso en el interior de mi palacio y en el exterior de mi palacio; yo tenia guardias bien
distribuidos incluso en el interior de mi ciudad y en las afueras de mi ciudad; yo tenia guardias
bien distribuidos incluso en mis dominios y en las fronteras de mis dominios. Y, a pesar de que yo
estaba protegido y salvaguardado de tal modo, vivia atemorizado, inquieto, receloso, asustado.
Ahora, sefior, dondequiera que me encuentro, en el bosque, bajo un arbol, en un lugar solitario,
aungue esté solo, vivo sin temor, tranquilo, confiado, sin miedos, despreocupado, en paz, con lo
gue los otros me dan, con mi mente libre como un animal del bosque. Es por esta razén, sefor,
que yo, dondequiera que me encuentre, en el bosque, o bajo un arbol o en un lugar solitario,
pronuncio repetidamente esta exclamacién: 'i Qué felicidad! i Qué felicidad!'».

Los dioses no pueden alcanzar con la mirada

a aquel hombre® en cuyo interior no existe cdlera,
que esta mas alla de cualquier forma de existencia
0 de inexistencia,

cuyos temores han cesado, feliz y libre de pena.

1. Nagas: serpientes.

2. Aijali: signo de reverencia y de saludo consistente en unir la palmas de las manos

3. Ahimsa: no violencia 4. Ver nota 13 del Capitulo 1.

5. Upasaka: devoto laico.

6. Leemos yassa en lugar de tassa.

7. Es decir, que recién acaban de tomar el bafio ritual prescrito con ocasién del fallecimiento de
un pariente

8. El marido de Suppavassa.

9. Padakkhina: signo de respeto consistente en dar la vuelta alrededor de una persona, dandole
siempre el lado derecho.

10. Tathagata: epiteto de Buda de significado incierto.

11. Epiteto de Sariputta, discipulo de Buda. Significa literalmente:

«el capitan del dharma».

12. Desde luego, una felicidad transitoria.

13. Esta estrofa se refiere al hombre que ha alcanzado el nirvana.

CAPITULO Il

EL VENERABLE NANDA



1. LA MADURACION DE LAS ACCIONES

El bhikkhu que soportaba estoicamente sus dolencias. El verdadero bhikkhu no tiene necesidad
de tratar con la gente.

He aqui lo que yo he oido Decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasiéon un bhikkhu
estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka, manteniendo el
cuerpo erguido y experimentando, atento y consciente, sin desalentarse, una sensacion dolorosa,
aguda, penosa y amarga, nacida de la maduracién de sus antiguas acciones.

Y el bhagavant vio a aquel bhikkhu sentado cerca de él, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido y experimentando, atento y consciente, sin desalentarse, una
sensacion dolorosa, aguda, penosa y amarga, nacida de la maduracidon de sus antiguas acciones.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

No existe necesidad de hablar con la gente

para el bhikkhu que ha abandonado toda actividad,
que ha arrojado de si

las impurezas acumuladas en una vida anterior,
que carece del sentimiento de «lo mio»

y se mantiene firme.

2. EL VENERABLE NANDA

El hermoso Nanda, la belleza del pais y las apsaras®. Inalterabilidad del bhikkhu.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Nanda, primo del bhagavant, hijo de una tia materna, decia asi a numerosos bhikkhus: «Es con
descontento, oh amigos, que yo practico la vida religiosa; no puedo soportar la vida religiosa;
renunciando a la Disciplina, regresaré a la vida secular».

Entonces un bhikkhu se acercé a donde estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado,
saludando al bhagavant, se sentd a un lado y, sentado a una lado, aquel bhikkhu le dijo al bha-
gavant: «Sefor, el venerable Nanda, primo del bhagavant, hijo de una tia materna, esta diciendo
asi a numerosos bhikkhus: 'Es con descontento, oh amigos, que yo practico la vida religiosa; no
puedo soportar la vida religiosa; renunciando a la Disciplina, regresaré a la vida secular'».

Entonces, el bhagavant llamé a un bhikkhu y le dijo: «Anda, oh bhikkhu, y en mi nombre llama al
bhikkhu Nanda diciéndole: 'Amigo Nanda, el maestro te llama'». Y diciendo: «Si, sefior», aquel
bhikkhu, obedeciendo al bhagavant, se acercé a donde estaba el venerable Nanda y, habiéndosele
acercado, le dijo: «<xAmigo Nanda, el maestro te llama».

Diciendo: «Esta bien», el venerable Nanda, obedeciendo a aquel bhikkhu, se acercé a donde
estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentd a un lado. Y el
bhagavant le dijo al venerable Nanda que se encontraba sentado a un lado: «¢Es verdad, Nanda,
que tu estas diciendo a numerosos bhikkhus: 'Es con descontento, oh amigos, que yo practico la
vida religiosa; no puedo soportar la vida religiosa; renunciando a la Disciplina, regresaré a la vida
secular'?»

«Si, sefor».

« ¢ Por qué razdn tu, Nanda, practicas con descontento la vida religiosa; no puedes soportar la
vida religiosa y, renunciando a la Disciplina, regresards a la vida secular? »

«Sefior, una muchacha Sakya 2, la belleza del pais, cuando yo abandonaba mi casa, con sus



cabellos a medio peinar y fijando en mi su mirada, me dijo: 'Vuelve pronto, noble sefior'. Y yo,
sefor, recordandola, practico con descontento la vida religiosa; no puedo soportar la vida
religiosa; renunciando a la Disciplina, regresaré a la vida secular».

Y tomando al venerable Nanda por el brazo, con la misma rapidez con que un hombre fuerte
extenderia el brazo que tiene encogido o encogeria el brazo que tiene extendido, el bhagavant
desaparecié del Bosque del Principe Jeta y aparecid entre los Treinta y Tres dioses °.

En aquella ocasién, quinientas apsaras de hermosos pies®, habian llegado al cielo para servir a
Sakka, el sefor de los dioses. Y el bhagavant le dijo al venerable Nanda: «éVes, Nanda, a estas
quinientas apsaras de hermosos pies? »

«Si, sefior».

«{Qué piensas, Nanda?: éQuién es mas hermosa, mas admirable, mas encantadora, aquella
muchacha Sakya, la belleza del pais, o estas quinientas apsaras de hermosos pies?»

«Senor, al igual que una mona con sus orejas y nariz cortada, de la misma manera, aquella
muchacha Sakya, la belleza del pais, si es puesta al lado de estas apsaras, no puede ser tomada
en cuenta, no vale ni una pequefa parte de ellas, no admite comparacion. Estas quinientas
apsaras son mas hermosas, mas admirables, mas encantadoras».

«Goza, Nanda, goza. Yo te aseguro que conseguiras quinientas apsaras de hermosos pies».

«Sefior, si el bhagavant me asegura que yo conseguiré quinientas apsaras de hermosos pies, yo
gozaré, sefior, practicando la ilustre vida religiosa».

Entonces tomando al venerable Nanda por el brazo, con la misma rapidez con que un hombre
fuerte extenderia el brazo que tiene encogido o encogeria el brazo que tiene extendido, el
bhagavant desaparecid de entre los Treinta y Tres dioses y aparecié en el Bosque del Principe Jeta.

Y los bhikkhus oyeron decir: «El venerable Nanda, primo del bhagavant, hijo de una tia materna,
practica la vida religiosa por causa de las apsaras; el bhagavant le ha asegurado que conseguira
quinientas apsaras de hermosos pies».

Y los bhikkhus compafieros del venerable Nanda, se referian a él con los términos “lacayo”,
“vendido”, diciendo: “El venerable Nanda es ciertamente un lacayo», «el venerable Nanda es un
vendido»; «por causa de las apsaras practica la vida religiosa»; «el bhagavant le ha asegurado
gue obtendra quinientas apsaras de hermosos pies».

Y el venerable Nanda, mortificado, avergonzado y disgustado con los términos 'lacayo' y
'vendido', utilizados por sus compafieros bhikkhus, vivia a solas, solitario, alerta y vigilante, lleno
de fervor, con su ser disciplinado, y en poco tiempo conocid, realizé y obtuvo en este mundo, por
si mismo, aquella incomparable perfeccién de la vida religiosa, por cuya causa los hijos de familia
parten de sus hogares para llevar una vida errante, y Nanda comprendié que sus reencarnaciones
habian concluido, que habia cumplido con la vida religiosa, que habia hecho lo que tenia que
hacer y que ya nada tenia que ver con este mundo. Y el venerable Nanda se convirtié en un
arhant.

Entonces una divinidad de gran belleza, al concluir la noche®, iluminando durante mucho tiempo
el Bosque del Principe Jeta, se acercé a donde estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado,
saludando al bhagavant, se quedd de pie a un lado; y de pie a un lado aquella divinidad le dijo al
bhagavant:

«Sefior, el venerable Nanda, primo del bhagavant, hijo de una tia materna, mediante la
destruccién de las impurezas, ha conocido, ha realizado, ha obtenido en este mundo, por si
mismo, la pura liberacidén de la mente, la liberacidn mediante el conocimiento». Y ya el bhagavant
habia llegado al conocimiento de que efectivamente Nanda, mediante la destruccién de las im-
purezas habia conocido, habia realizado y habia obtenido en este mundo, por si mismo, la pura
liberacidén de la mente, la liberacién mediante el conocimiento.

Y el venerable Nanda, al terminar aquella noche, se acercéd a donde estaba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se senté a un lado y, sentado a un lado, el
venerable Nanda le dijo al bhagavant: «Senor, yo libero al bhagavant de aquella promesa que me
hizo con respecto a la obtencidn de quinientas apsaras de hermosos pies».

«Oh, Nanda, comprendiendo tu mente con mi mente, yo me di cuenta que tl, mediante la
destruccidn de las impurezas, habias conocido, habias realizado y habias obtenido en este mundo,



por ti mismo, la pura liberacién de la mente, la liberacién mediante el conocimiento. Y una
divinidad me dijo esto: 'Sefior, el venerable Nanda, primo del bhagavant, hijo de una tia materna,
mediante la destruccion de las impurezas ha conocido, ha realizado y ha obtenido en este mundo,
por si mismo, la pura liberaciéon de la mente, la liberacién mediante el conocimiento'. Ya que tu
mente, oh Nanda, despojandose de los apegos, ha quedado liberada de las impurezas, entonces
yo también he quedado liberado de mi promesa».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

No se altera ni en la felicidad ni en la desgracia
aquel bhikkhu que atravesd el lodo,

destrozo la espina del deseo

y alcanzo la destruccidén del error.

3. EL VENERABLE YASOJA
Los bhikkhus ruidosos. Condiciones de la imperturbabilidad.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasidn unos quinientos
bhikkhus con Yasoja a la cabeza llegaron a Savatthi para ver al bhagavant. Y aquellos bhikkhus
que habian ido a visitar al bhagavant, mientras cambiaban saludos con los bhikkhus del lugar,
preparaban sus lechos y sus asientos y ponian en orden sus mantos y escudillas, hacian mucho
ruido, mucha bulla. A A

Y el bhagavant le preguntd al venerable Ananda: «Ananda, {quiénes son aquellos que hacen
tanto ruido, tanta bulla? Parecen pescadores matando pescado».

«Sefior, son quinientos bhikkhus con Yasoja a la cabeza que han llegado a Savatthi para ver al
bhagavant. Y estos bhikkhus que han venido a visitar al bhagavant, mientras cambian saludos con
los bhikkhus del lugar, preparan sus lechos y sus asientos y ponen en orden sus mantos vy
escudillas, hacen mucho ruido, mucha bullax.

«Entonces, Ananda, llama a esos bhikkhus en mi nombre diciéndoles: 'oh venerables, el maestro
os llama'».

Y diciendo: «Si, sefior», el venerable Ananda, obedeciendo al bhagavant, se acercé a donde se
encontraban aquellos bhikkhus y, habiéndoseles acercado, les dijo: «Oh venerables, el maestro os
llama». Y diciendo: «Esta bien, amigo», aquellos bhikkhus, obedeciendo al venerable Ananda, se
acercaron a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al
bhagavant, se sentaron a un lado. Y el bhagavant les dijo a aquellos bhikkhus que se encontraban
sentados a un lado:

«éPor qué vosotros, oh bhikkhus, estais haciendo tanto ruido, tanta bulla? Parecéis pescadores
matando pescados». Al decir esto el bhagavant, el venerable Yasoja le contestd: «Sefior, estos
quinientos bhikkhus han llegado a Savatthi para ver al bhagavant. Y estos bhikkhus que han
venido a visitar al bhagavant, mientras cambian saludos con los bhikkhus del lugar, preparan sus
lechos y sus asientos y ponen en orden sus mantos y escudillas, hacen mucho ruido, mucha
bulla».

«ldos, oh bhikkhus, os despido; no permanezcais cerca de mi».

Diciendo: «Esta bien, sefior», aquellos bhikkhus, obedeciendo al bhagavant, levantandose de
sus asientos, saludando al bhagavant, haciendo el padakkhina, recogiendo sus lechos y sus
asientos, tomando sus mantos y escudillas, se dirigieron en busca de limosna a donde habitaban
los Vajji. Y después de pedir limosna entre los Vajji, se dirigieron al rio Vaggumuda, y una vez
llegados ahi, habiendo construido chozas en su orilla, se dispusieron a pasar la estacion de las
lluvias.

Y el venerable Yasoja, al iniciarse la estacién de las lluvias, llamd a los bhikkhus y les dijo:
«Amigos, el bhagavant nos ha despedido deseando nuestro bien, buscando nuestra conveniencia,



lleno de compasion, sintiendo piedad por nosotros. Pues bien, amigos, ivivamos de tal manera que
el bhagavant esté satisfecho con nosotros!» Y diciendo: «Si, amigo», aquellos bhikkhus asintieron
a las palabras del venerable. Y todos aquellos bhikkhus viviendo solitarios, alertas y vigilantes,
llenos de fervor, hicieron suyas, en aquella estacién de las lluvias, las tres ciencias®.

Y el bhagavant habiendo permanecido en Savatthi por el tiempo que quiso, se dirigié hacia la
ciudad de Vesali en busca de limosna vy, pidiendo limosna, poco a poco, llegdé a Vesali. Alli, en
Vesali, el bhagavant se establecié en el Gran Bosque, en el Pabelldn-de-techos-inclinados.

Y el bhagavant, conociendo con su mente el animo de los bhikkhus que moraban en las orillas
del rio Vaggumuda, llamé a Ananda y le dijo: «Aquel lugar en el cual moran los bhikkhus, a orillas
del rio Vaggumuda, se ha hecho como presente ante mi, se ha tornado radiante; no me ha
resultado desagradable pensar en ir a ese lugar. Ananda, has de enviar un mensajero a los
bhikkhus que moran en las orillas del rio Vaggumuda que les diga: 'Oh venerables, el maestro os
llama, el maestro desea veros'» A

Diciendo: «Esta bien, sefior», el venerable Ananda, obedeciendo al bhagavant, se acerco a
donde se encontraba un bhikkhu y, habiéndosele acercado, le dijo: «Amigo, anda a donde se
encuentran los bhikkhus que moran en la orilla del rio Vaggumuda y, una vez que llegues donde
ellos, diles de este modo: 'oh, venerables, el maestro os llama, el maestro desea veros ».

Diciendo: «Esta bien, amigo», aquel bhikkhu, obedeciendo al venerable Ananda, con la misma
rapidez con que un hombre fuerte extenderia el brazo que tiene encogido o encogeria el brazo que
tiene extendido, desaparecié del Pabellon-de-techos-inclinados, en el Gran Bosque, y aparecié en
la orilla del rio Vaggumuda, delante de aquellos bhikkhus. Y aquel bhikkhu les dijo a los bhikkhus
que moraban en la orilla del rio Vaggumuda: «Oh venerables, el maestro os llama; el maestro
desea veros».

Diciendo: «Esta bien, amigo», aquellos bhikkhus, obedeciendo al bhikkhu, recogiendo sus
lechos y sus asientos y tomando sus mantos y escudillas, con la misma rapidez con que un
hombre fuerte extenderia el brazo que tiene encogido o encogeria el brazo que tiene extendido,
desaparecieron de la orilla del rio Vaggumuda y aparecieron en el Gran Bosque, en el Pabell6n-de-
techos-inclinados, delante del bhagavant. Y en ese momento el bhagavant se encontraba sentado,
en samadhi imperturbable. Y aquellos bhikkhus se preguntaron: ¢En qué estado se encuentra
ahora el bhagavant?» y aquellos bhikkhus comprendieron que el bhagavant se encontraba en un
estado imperturbable y ellos también se sentaron, en samadhi imperturbable.

Y el venerable Ananda, avanzada la noche, habiendo transcurrido la primera guardia,
levantandose de su asiento, echandose el manto sobre un hombro y haciendo el adjali ante el
bhagavant, le dijo: «Sefior, la noche ya estd avanzada, ha transcurrido ya la primera guardia, hace
rato que estan sentados los bhikkhus que han venido a visitar al bhagavant. Que el bhagavant
cambie saludos con los bhikkhus que han venido a visitarlo». Cuando Amanda dijo esto el
bhagavant permanecié en silencio. i

Por segunda vez entonces el venerable Ananda, avanzada la noche, habiendo transcurrido la
guardia media, levantandose de su asiento, echandose el manto sobre un hombro y haciendo el
afjali ante el bhagavant, le dijo: «Sefior, la noche ya estd avanzada, ha transcurrido ya la guardia
media, hace rato que estan sentados los bhikkhus que han venido a visitar al bhagavant. Que el
bhagavant cambie saludos con los bhikkhus que han venido a visitarlo». Y por segunda vez el
bhagavant permanecid en silencio. i

Por tercera vez entonces el venerable Ananda, avanzada la noche, habiendo transcurrido la
ultima guardia, surgida ya la aurora, cuando la noche presenta su rostro agradable, levantandose
de su asiento, echandose el manto sobre un hombro y haciendo el arijali ante el bhagavant, le dijo:
«Sefor, la noche ya esta avanzada, ha transcurrido ya la Ultima guardia, la aurora ya ha surgido y
la noche presenta su rostro agradable; hace rato que estan sentados los bhikkhus que han venido
a visitar al bhagavant. Que el bhagavant cambie saludos con los bhikkhus que han venido a
visitarlo». ) )

Y el bhagavant, saliendo del samadhi, le dijo al venerable Ananda: «Si td supieras, oh Ananda, tu
no dirfas tal cosa. Yo, Ananda, y estos quinientos bhikkhus, estamos todos sentados, en saméadhi
imperturbable».



El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Aquel que ha vencido la espina del deseo,

la propensién a ofender, a matar o a subyugar,

aquel bhikkhu,

como un monte firmemente establecido e imperturbable,
no se conmueve ni en la felicidad ni en la desgracia.

4. EL VENERABLE SARIPUTTA

Imperturbabilidad del bhikkhu.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Sariputta estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
conservando el cuerpo erguido y manteniendo su conciencia frente a su objeto .

Y el bhagavant vio al venerable Sariputta, sentado cerca de él, habiendo adoptado la postura
pallanka, conservando el cuerpo erguido y manteniendo su conciencia frente a su objeto.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Como una montana de roca maciza,

inmdvil y firmemente establecida,

asi es el bhikkhu una vez que ha destruido el error:
como a la montana

nada puede alterarlo.

5. EL VENERABLE MAHAMOGGALLANA

Condiciones para conseguir el nirvana.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Mahamoggallana estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido, con su conciencia dirigida hacia el cuerpo, interiorizada,
totalmente estabilizada®.

Y el bhagavant vio al venerable Mahamoggallana, sentado cerca, habiendo adoptado la postura
pallanka, manteniendo el cuerpo erguido, con su conciencia dirigida hacia el cuerpo, interiorizada,
totalmente estabilizada.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Con su conciencia dirigida hacia el cuerpo estabilizada,
controlado en sus seis sentidos’

y constantemente concentrado

el bhikkhu puede alcanzar®® su propio nirvana.

6. EL VENERABLE PILINDA-VACHCHA



El orgullo de los brahmanes. El verdadero brahman, saman y bhikkhu.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambus, en el Lugar-en-que-se-daba-de-comer-a-las-ardillas. En aque-
lla ocasién el venerable Pilinda-Vachcha se dirigia a los bhikkhus de modo altanero. Numerosos
bhikkhus se acercaron a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando
al bhagavant, se sentaron a un lado y, sentados a un lado, aquellos bhikkhus le dijeron al
bhagavant: «Senor, el venerable Pilinda-Vachcha se dirige a los bhikkhus de modo altanero».

Y el bhagavant le dijo a un bhikkhu: «Anda tu, bhikkhu, y en mi nombre llama al venerable
Pilinda-Vachcha diciéndole:

“Amigo Pilinda-Vachcha, el maestro te llama”». Diciendo: «Si, sefior», aquel bhikkhu,
obedeciendo al bhagavant, se acercé a donde se encontraba el venerable Pilinda-Vachcha vy,
habiéndosele acercado, le dijo: «Amigo Pilinda-Vachcha, el maestro te llama».

Y diciendo: «Esta bien, amigo», el venerable Pilinda-Vachcha, obedeciendo a aquel bhikkhu, se
acercé a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se
senté a un lado, y el bhagavant le dijo al venerable Pilinda-Vachcha que se encontraba sentado a
un lado: «¢Es verdad que tU, oh Vachcha, te diriges a los bhikkhus de modo altanero?”

“Si, sefior”.

Y el bhagavant reflexionando sobre la vida anterior del venerable Pilinda-Vachcha les dijo a los
bhikkhus: «No os irritéis, oh bhikkhus, con el bhikkhu Vachcha. Oh bhikkhus, Vachcha no se dirige
a los bhikkhus de modo altanero con mala intencidn. El bhikkhu Vachcha ha tenido, oh bhikkhus,
quinientas reencarnaciones ininterrumpidas en la casta de los brahmanes;

Por largo tiempo pues, él ha practicado esta manera altanera de hablar; por tal razén Vachcha,
oh bhikkhus, se dirige a los bhikkhus de modo altanero”.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana..

Aquel en quien no existen ni hipocresia ni orgullo,
que ha superado la codicia,

que esta libre de egoismos y de deseos,

que ha expulsado de si la cdlera,

completamente serenado,

aquel es un brahman,

aquel es un saman,

aquel es un bhikkhu.

7. LAS EXCLAMACIONES DE SAKKA, SENOR
DE LOS DIOSES

Sakka da una limosna al venerable Mah&kassapa. Los dioses envidian al bhikkhu que depende
de si mismo.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambus, en el Lugar-en-que-se-daba-comida-a-las-ardillas. En aquella
ocasion el venerable Mahakassapa vivia en la Gruta de la Higuera y estuvo sentado en una misma
postura pallanka durante una semana, habiendo entrado en samédhi. Y el venerable Mahakassapa
al fin de esa semana salié de aquel samadhi. Entonces, al salir de aquel sama di, el venerable
Mahakassapa pensé: «Vayamos a Rajagaha en busca de limosna».

En aquella ocasién habia unas quinientas divinidades deseosas de ayudar al venerable
Mahakassapa en su recoleccidén de limosna. Y el venerable Mahakassapa, rechazando a aquellas
quinientas divinidades, por la mafiana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla,
entré en Rajagaha para pedir limosna.

Entonces Sakka!'!, el sefior de los dioses, estaba deseoso de dar limosna al venerable



Mahakassapa. Habiendo tomado la apariencia de tejedor, comenzé a tejer. Y Suja, hija de los Asu-
ras, llené el mortero?. Y el venerable Mahakassapa, recorriendo Rajagaha en busca de limosna sin
detenerse, llegé a la casa de Sakka, el sefior de los dioses. Y Sakka, el sefior de los dioses, vio
venir desde lejos al venerable Mahakassapa; y al verlo, saliendo de su casa, yendo a su encuentro,
tomando la escudilla de su mano, entrando de nuevo en su casa, sacando arroz cocido y llenando
la escudilla, se la dio al venerable Mahakassapa. Y aquel alimento dado por Sakka como limosna
era de variadas salsas, condimentos y sabores. Y el venerable Mahakassapa pensé: «iQuién es
este ser que tiene semejante poder magico?» Y el venerable Mahakassapa pensd también: «Es
Sakka, el sefior de los dioses». y, habiéndose dado cuenta de esto, le dijo a Sakka, el sefior de los
dioses: «Oh Kosiya®3, tu has hecho esto; no vuelvas a hacer algo semejante».

«Nosotros también, oh sefior Kassapa, tenemos necesidad de méritos; nosotros también
tenemos que hacer méritos».

Entonces Sakka, el sefior de los dioses, saludando al venerable Mahakassapa, haciendo el
padakkhina, subiendo hacia el cielo, mientras se encontraba en el aire exclamd por tres veces
consecutivas: «iAh don, don excelente conferido a Kassapa!»; «iAh don, don excelente, conferido
a Kassapa!»; «iAh don, don excelente, conferido a Kassapa! » Y el bhagavant, con su oido divino,
puro, sobrehumano oyé a Sakka, el sefior de los dioses, exclamar por tres veces consecutivas
mientras subia al cielo y se encontraba en el aire: « iAh don, don excelente, conferido a Kassapa!
», « iAh don, don excelente, conferido a Kassapa!», «iAh don, don excelente, conferido a
Kassapa!»

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Los dioses envidian al bhikkhu
que vive sélo de limosna,

que se sostiene a si mismo,
que no alimenta a otros,
sereno y siempre atento.

8. LOS MENDICANTES

Buda recomienda a los bhikkhus, que exaltan las ventajas materiales de los mendicantes,
conversar sobre la doctrina o el noble silencio. Los dioses envidian al bhikkhu que depende de si
mismo.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el Parque de Anathapindika. En aquella ocasién surgié esta
conversacion casual entre los numerosos bhikkhus que habian regresado por la tarde de la
recolecciéon de limosnas y que se encontraban sentados y reunidos en el Pabellén de Rosas
Mosquetas.

«Amigo, un bhikkhu mendicante, que va en busca de limosna, tiene de vez en cuando la ocasién
de ver con sus ojos formas agradables; tiene de vez en cuando la ocasién de oir con sus oidos
sonidos agradables; tiene de vez en cuando la ocasion de oler con su nariz olores agradables;
tiene de vez en cuando la ocasidén de gustar con su lengua sabores agradables; tiene de vez en
cuando la ocasion de sentir con su cuerpo sensaciones agradables. Amigo, un bhikkhu mendicante
va en busca de limosna y es honrado, respetado, reverenciado, venerado, estimado. Vamos, pues,
amigo, hagamonos también nosotros mendicantes. Nosotros también tendremos de vez en cuando
la ocasién de ver con nuestros ojos formas agradables; nosotros también tendremos de vez en
cuando la ocasion de oir con nuestros oidos sonidos agradables; nosotros también tendremos de
vez en cuando la ocasion de oler con nuestra nariz olores agradables; nosotros también tendremos
de vez en cuando la ocasién de gustar con nuestra lengua sabores agradables; nosotros también
tendremos de vez en cuando la ocasién de sentir con nuestro cuerpo sensaciones agradables.



Nosotros también iremos en busca de limosna y seremos honrados, respetados, reverenciados,
venerados, estimados». Y esta conversacion casual de aquellos bhikkhus quedé inconclusa.

Y el bhagavant, saliendo de su retiro por la tarde, se acercé al Pabelléon de Rosas Mosquetas v,
habiéndose acercado, se sentd en el asiento preparado para él. Y una vez sentado, el bhagavant
les dijo a los bhikkhus: «éQué estais conversando ahora, oh bhikkhus, sentados y reunidos aqui?
{Y cual es la conversacion casual que habéis dejado inconclusa? »

«Sefior, después que retornamos por la tarde de la recoleccién de limosnas y mientras nos
encontrabamos sentados y reunidos aqui, en el Pabelldn de Rosas Mosquetas, surgid entre
nosotros esta conversacion casual:

'Amigo, un bhikkhu mendicante, que va en busca de limosna, tiene de vez en cuando la ocasién
de ver con sus ojos formas agradables; tiene de vez en cuando la ocasion de oir con sus oidos
sonidos agradables; tiene de vez en cuando la ocasion de oler con su nariz olores agradables;
tiene de vez en cuando la ocasién de gustar con su lengua sabores agradables; tiene de vez en
cuando la ocasion de. sentir con su cuerpo sensaciones agradables. Amigo, un bhikkhu
mendicante va en busca de limosna y es honrado, respetado, reverenciado, venerado, estimado.
Vamos, pues, amigo, hagamonos también nosotros mendicantes. Nosotros también tendremos de
vez en cuando la ocasion de ver con nuestros ojos formas agradables; nosotros también
tendremos de vez en cuando la ocasidén de oir con nuestros oidos sonidos agradables; nosotros
también tendremos de vez en cuando la ocasién de oler con nuestra nariz olores agradables;
nosotros también tendremos de vez en cuando la ocasion de gustar con nuestra lengua sabores
agradables; nosotros también tendremos de vez en cuando la ocasién de sentir con nuestro
cuerpo sensaciones agradables. Nosotros también iremos en busca de limosna y seremos
honrados, respetados, reverenciados, venerados, estimados'. Y esta era nuestra conversacion
casual, que estaba aun inconclusa cuando el bhagavant lleg6».

«Oh bhikkhus, no es conveniente para vosotros, hijos de familia, que impulsados por la fe habéis
salido de vuestras casas para llevar una vida errante, que sostengais semejante tipo de
conversaciones. Oh bhikkhus, cuando estéis reunidos, dos cosas 0s toca: o bien conversar sobre la
doctrina o bien el noble silencio».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Los dioses envidian al bhikkhu

que vive sélo de limosna,

que se sostiene a si mismo,

que no alimenta a otros,

Si no siente apego por la alabanza y la fama.

9. LAS TECNICAS™

Buda recomienda a los bhikkhus discutidores conversar sobre la doctrina o el noble silencio. El
verdadero bhikkhu.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el Parque de Anathapindika. En aquella ocasién surgié esta
discusién entre los numerosos bhikkhus que habian regresado por la tarde de la recoleccion de
limosnas y que se encontraban sentados y reunidos en el Pabelldn: «Amigo, i{quién conoce una
técnica? iquién ha practicado una técnica? icudl es la mejor técnica?»

Algunos bhikkhus decian: «La técnica referente a los elefantes es la mejor de las técnicas».
Otros decian: «La técnica referente a los caballos es la mejor de las técnicas». Algunos decian: «La
técnica referente a los carros es la mejor de las técnicas». Otros decian: «La arqueria es la mejor
de las técnicas». Algunos decian: «La esgrima es la mejor de las técnicas». Otros decian: «La
técnica de los gestos™ es la mejor de las técnicas». Algunos decian: «La aritmética es la mejor de
las técnicas». Otros decian: «El calculo es la mejor de las técnicas». Algunos decian: «La técnica
del grabado es la mejor de las técnicas». Otros decian: «La técnica poética es la mejor de las



técnicas». Algunos decian: «La dialéctica es la mejor de las técnicas». Otros decian: «La
agricultura es la mejor de las técnicas». Y esta discusion de aquellos bhikkhus quedd inconclusa.

Y el bhagavant, saliendo de su retiro por la tarde, se acercé al Pabellén y, habiéndose acercado,
se sentd en el asiento preparado para él. Y una vez sentado, el bhagavant les dijo a los bhikkhus:
«¢Qué estais discutiendo ahora, oh bhikkhus, sentados y reunidos aqui? y écudl es la discusién que
habéis dejado inconclusa? »

«Sefior, después que retornamos por la tarde de la recoleccién de limosnas y mientras nos
encontrabamos sentados y reunidos aqui, en el Pabelldn, surgié entre nosotros esta discusién:
'Amigo, équién conoce una técnica? ¢quién ha practicado una técnica? icual es la mejor técnica'.

Algunos bhikkhus decian: 'La técnica referente a los elefantes es la mejor de las técnicas'. Otros
decian: 'La técnica referente a los caballos es la mejor de las técnicas'. Algunos decian: 'La técnica
referente a los carros es la mejor de las técnicas'. Otros decian: 'La arqueria es la mejor de las
técnicas. Algunos decian: 'La esgrima es la mejor de las técnicas'. Otros decian: 'La técnica de los
gestos es la mejor de las técnicas'. Algunos decian: 'La aritmética es la mejor de las técnicas'.
Otros decian: 'El calculo es la mejor de las técnicas'. Algunos decian: 'La técnica del grabado es la
mejor de las técnicas. Otros decian: 'La técnica poética es la mejor de las técnicas'. Algunos
decian: 'La dialéctica es la mejor de las técnicas'. Otros decian: 'La agricultura es la mejor de las
técnicas'. Y esta era nuestra discusidn que estaba aln inconclusa cuando el bhagavant lleg6».

«Oh bhikkhus, no es conveniente para vosotros, hijos de familia que impulsados por la fe habéis
salido de vuestras casas para llevar una vida errante, que sostengais semejante tipo de discusion.
Oh bhikkhus, cuando estéis reunidos, dos cosas 0s toca: o bien conversar sobre la doctrina o bien
el noble silencio».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Aquel que no vive de una técnica,

ligero, deseando su propio bien,

que ha controlado sus sentidos,

liberado de todo,

vagando sin hogar,

sin conciencia de «lo mio», sin deseo

y que, abandonando todo orgullo,

vive solitario,

aquél es un bhikkhu.

10. EL MUNDO

El mundo esta sometido al sufrimiento. Impermanencia, dolor e insustancialidad de todo. El
nirvdna como Unico medio de escapar a las reencarnaciones.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la localidad de
Uruvela, en la orilla del rio Nerafijara, bajo el arbol de la lluminacién, habiendo recién alcanzado la
condicidon de buddha. En aquella ocasidn el bhagavant estuvo sentado durante una semana en una
misma postura pallanka, experimentando la felicidad de la Liberacion.

Y el bhagavant, al fin de esa semana, habiendo salido de aquel saméadhi, contemplé el mundo
con su mirada de buddha, vio a los seres torturados por numerosos sufrimientos, consumiéndose
en numerosos fuegos nacidos de la pasidn, del odio, del error.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Este mundo sumido en el sufrimiento,
dominado por la sensualidad,

proclama que su ser es dolor.

De cualquier manera que uno imagine algo
eso resulta diferente.

El mundo es inestable,



sujeto a la existencia*®

dominado por la existencia,

goza con la existencia.

Lo que lo hace gozar, es para él fuente de temor,
aquello por lo que teme es fuente de sufrimiento.
La vida religiosa es practicada

para librarse de la existencia.

Yo os digo que no se han liberado de la existencia ninguno de aquellos samanes o brahmanes
que han sostenido que la liberacién de la existencia se produce mediante la existencia. También
digo que no han escapado de la existencia ninguno de aquellos samanes o brahmanes que han
sostenido que con la cesacidn de la vida se escapa a la existencia.

Este sufrimiento se produce a causa del apego. El sufrimiento no se produce una vez destruido
todo apego. Mira este mundo. La mayor parte de los seres estan dominados por la ignorancia,
gozan con las manifestaciones de la existencia, no se han liberado. Toda existencia en todo
respecto, totalmente, es impermanente, dolorosa, sometida al cambio.

Cesa el deseo por la existencia,

en aquel que, mediante el correcto conocimiento,
ve esto'’ de acuerdo con la verdad

y no se regocija con la cesacion de la vida.

Con la completa destruccion de los deseos

se produce la total eliminacion de las pasiones,
la cesacién, el nirvana.

No existe reencarnacion para el bhikkhu

que, desapegandose de todo,

ha alcanzado el nirvana:

Ha vencido a Mara,

gand la batalla

y escapd a toda existencia.

1. Apsaras: ninfas celestiales.

2. Sakya o Sakiya: clan del noroeste de la India, al cual también pertenecia Buda.

3. De acuerdo con los textos védicos los dioses son treinta y tres.

4. Seguimos el texto de la Pali Text Society (PTS).

5. El texto dice literalmente: «durante todo un ciclo césmico».

6. Se han dado varias interpretaciones de esta expresién, como por ejemplo que es el
conocimiento del caracter impermanente, doloroso e insustancial de todas las cosas.

7. Enfocada sobre el objeto externo en que la mente se ha concentrado.

8. En este caso el objeto de la concentracidn mental es el propio cuerpo del bhikkhu.

9. Los cinco sentidos y la mente, considerada como un sexto sentido, cuyo objeto son las ideas.
10. Literalmente: «conoceria», «puede conocer».

11. Indra, el dios mas importante de la religion védica

12. El texto parece corrompido en este pasaje.

13. Otro nombre de Indra.

14. Sippa, del original: «arte», «oficio», «artesania», «técnica».

15. No se sabe a ciencia cierta en que consistia esta técnica.

16. Ver nota 15 del Capitulo I.

17. Este mundo, la realidad.

18. En el original: nirodha, usado frecuentemente como sinénimo del nirvana.



CAPITULO IV

EL VENERABLE MEGHIYA

1. EL VENERABLE MEGHIYA

Meghiya fracasa en su intento de meditar en un hermoso bosque de mangos. Las cinco
condiciones para alcanzar la completa liberacion de la mente. Los cuatro sentimientos que el
bhikkhu debe cultivar en si. La eliminacidn del pensamiento.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la aldea de Chalika en
la Colina Movediza. En aquella ocasion el venerable Meghiya era servidor del bhagavant. Y el
venerable Meghiya se acerco a donde estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al
bhagavant, permanecié de pie a un lado y, de pie a un lado, el venerable Meghiya le dijo al
bhagavant: «Senor, yo deseo ir a la aldea de Jantu en busca de limosna».

«Meghiya, haz lo que te parezca conveniente».

Entonces el venerable Meghiya, por la mafiana, después de vestirse, tomando su manto y su
escudilla, entré en Jantu para pedir limosna. Habiendo recorrido Jantu en busca de limosna,
regresando por la tarde de la recoleccion de limosnas, lleg6 a la orilla del rio Kimikala. Y el
venerable Meghiya mientras recorria la orilla del rio Kimikala y se paseaba por ella, vio en la orilla
del rio Kimikala un bosque de mangos placentero, hermoso, encantador. Y, habiéndolo visto,
pensd: « iAh! iQué placentero, hermoso, encantador es este bosque de mangos! i Qué
conveniente para la meditacion de un hijo de familia deseoso de meditar! Si el bhagavant lo
permitiera, yo vendria a este bosque de mangos para meditar».

Y el venerable Meghiya se acercé a donde estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado,
saludando al bhagavant, se senté a un lado y el venerable Meghiya, sentado a un lado, le dijo al
bhagavant:

«Sefior, yo, por la mafiana, después de vestirme, tomando mi manto y mi escudilla, entré en
Jantu para pedir limosna. Habiendo recorrido Jantu en busca de limosna, regresando por la tarde
de la recoleccién de limosnas, llegué a la orilla del rio Kimikala. Y mientras recorria la orilla del rio
Kimikala y me paseaba por ella, vi en la orilla del rio Kimikala un bosque de mangos placentero,
hermoso, encantador. Y, habiéndolo visto, pensé: i Ah! i Qué placentero, hermoso, encantador es
este bosque de mangos! i Qué conveniente para la meditaciéon de un hijo de familia deseoso de



meditar! Si el bhagavant me lo permitiera, yo vendria a este bosque de mangos para meditar'. Si
el bhagavant me lo permite, yo iria a ese bosque de mangos para meditar».

Cuando el venerable Meghiya dijo esto, el bhagavant le contestd: «Estoy solo, Meghiya, espera
hasta que otro bhikkhu venga».

Por segunda vez el venerable Meghiya le dijo al bhagavant:

«Sefior, nada le queda por hacer al bhagavant ni nada por agregar a lo que ya ha hecho, pero a
mi si me queda mucho por hacer y tengo mucho que agregar a lo que ya he hecho. Si el
bhagavant me lo permite, yo iria a aquel bosque de mangos para meditar». Por segunda vez el
bhagavant le contesté al venerable Meghiya: «Estoy solo, Meghiya, espera hasta que otro bhikkhu
venga».

Por tercera vez el venerable Meghiya le dijo al bhagavant:

«Sefior, nada le queda por hacer al bhagavant ni nada por agregar a lo que ya ha hecho, pero a
mi si me queda mucho por hacer y tengo mucho que agregar a lo que ya he hecho. Si el bha-
gavant me lo permite, yo iria a aquel bosque de mangos para meditar».

«Si me hablas de meditacidon, équé puedo decirte? Haz, Meghiya, lo que te parezca
conveniente».

Y el venerable Meghiya, levantandose de su asiento, saludando al bhagavant, haciendo el
padakkhina, se dirigié al bosque de mangos, y una vez ahi, internandose en el bosque, se sentd
bajo un arbol durante las horas de calor. Y mientras el venerable Meghiya se encontraba en aquel
bosque de mangos, continuamente surgian en él tres clases de pensamientos malos e impropios:
pensamientos de sensualidad, pensamientos de malevolencia, pensamientos de crueldad.

Y el venerable Meghiya pensé: «iQué increible! i Qué extraordinario! Yo he salido de mi casa
impulsado por la fe para llevar una vida errante y sin embargo me asaltan estas tres clases de
pensamientos malos e impropios: pensamientos de sensualidad, pensamientos de malevolencia,
pensamientos de crueldad».

Y el venerable Meghiya, saliendo por la tarde de su retiro, se acercé a donde se encontraba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentd a un lado, y el venerable
Meghiya, sentado a un lado, le dijo al bhagavant: «Sefor, mientras me encontraba en aquel
bosque de mangos, continuamente surgian en mi tres clases de pensamientos malos e impropios:
pensamientos de sensualidad, pensamientos de malevolencia, pensamientos de crueldad. Y yo
pensé, sefor: i Qué increible! i Qué extraordinario! Yo he salido de mi casa impulsado por la fe
para llevar una vida errante, sin embargo me asaltan estas tres clases de pensamientos malos e
impropios:  pensamientos de sensualidad, pensamientos de malevolencia, pensamientos de
crueldad'».

«Oh Meghiya, cuando la liberacion de la mente no ha madurado por completo, cinco cualidades
conducen a su completa maduracion. ¢Cuales son esas cinco cualidades? Oh Meghiya, que un
bhikkhu sea buen amigo, buen compafiero, buen camarada -ésta es, oh Meghiya, la primera
cualidad que, cuando la liberacién de la mente no ha madurado por completo, conduce a su
completa maduracién. En segundo lugar, oh Meghiya, que un bhikkhu posea disciplina moral, viva
controlado de acuerdo con las normas del Patimokkha *, dotado de buena conducta, viendo peligro
en las mas leves faltas; que se ejercite en los preceptos haciéndolos suyos -ésta es, oh Meghiya, la
segunda cualidad que, cuando la liberacidén de la mente no ha madurado por completo, conduce a
su completa maduracién. En tercer lugar, oh Meghiya, que un bhikkhu goce, no se mortifique, no
sufra con las siguientes clases de conversaciones austeras, beneficiosas para la apertura de la
mente y que conducen al completo desencanto, al desapasionamiento, a la cesacion, a la calma,
al conocimiento, a la iluminacién, al nirvana, a saber: conversacion sobre la moderacién de los
deseos, la satisfaccién, la soledad, sobre el desapego, sobre la energia, sobre la disciplina moral,
sobre el samadhi, sobre el conocimiento, sobre la liberacién, sobre la intuicién y el conocimiento
de la liberacion -esta es, oh Meghiya, la tercera cualidad que, cuando la liberacién de la mente no
ha madurado por completo, conduce a su completa maduracién. En cuarto lugar, oh Meghiya, que
un bhikkhu viva desplegando gran energia para el abandono de las malas cualidades y para la
adquisicion de las buenas cualidades, firme e intensamente esforzado, no rehuyendo el yugo
cuando se trata de las buenas cualidades -esta es, oh Meghiya, la cuarta cualidad, que, cuando la



liberacién de la mente no ha madurado por completo, conduce a su completa maduracién. En
quinto lugar, oh Meghiya, que un bhikkhu posea sabiduria, esté dotado del conocimiento que lleva
al discernimiento del nacer y perecer 2, conocimiento noble, penetrante y que conduce a la
completa destruccion del sufrimiento -ésta es, oh Meghiya, la quinta cualidad que, cuando la
liberacidn de la mente no ha madurado por completo, conduce a su completa maduracion.

Oh Meghiya, el bhikkhu que es buen amigo, buen compafiero, buen camarada, debe desear
poseer disciplina moral, vivir controlado de acuerdo con las normas del Patimokkha, dotado de
buena conducta, viendo peligro en las mas leves faltas, y ejercitarse en los preceptos, haciéndolos
suyos. Oh Meghiya, el bhikkhu que es buen amigo, buen companero, buen camarada, debe desear
gozar, no mortificarse, no sufrir con las siguientes clases de conversaciones austeras, beneficiosas
para la apertura de la mente y que conducen al completo desencanto, al desapasionamiento, a la
cesacion, a la calma, al conocimiento, a la iluminacién, al nirvdna, a saber: conversaciones sobre
la moderacidén de los deseos, la satisfaccién, la soledad, sobre el desapego, sobre la energia, sobre
la disciplina moral, sobre el samadhi, sobre el conocimiento, sobre la liberacién, sobre la intuicién
y el conocimiento de la liberacidn. Oh Meghiya, el bhikkhu que es buen amigo, buen companiero,
buen camarada, debe desear vivir desplegando gran energia para el abandono de las malas
cualidades y para la adquisicion de las buenas cualidades, firme e intensamente esforzado, no
rehuyendo el yugo cuando se trata de las buenas cualidades. Oh Meghiya, el bhikkhu que es buen
amigo, buen compafero, buen camarada debe desear poseer sabiduria y estar dotado del
conocimiento que lleva al discernimiento del nacer y perecer, conocimiento noble, penetrante y
que conduce a la completa destruccién del sufrimiento.

Oh Meghiya, el bhikkhu que se ha establecido en estas cinco cualidades debe ademas cultivar
en si cuatro cosas: debe cultivar en si el sentimiento de repulsién por lo impuro para abandonar el
deseo; debe cultivar en si el sentimiento de benevolencia para abandonar la malevolencia; debe
cultivar en si la conciencia de la inspiracién y de la expiracién para destruir el pensamiento?®; debe
cultivar en si la conciencia de la impermanencia para desarraigar el egotismo. Oh Meghiya, porque
en aquel que tiene conciencia de la impermanencia surge la conciencia de la insustancialidad;
aquel que tiene conciencia de la insustancialidad logra el desarraigo del egotismo, el nirvdna en
este mundo».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

El pensamiento es insignificante,
el pensamiento es de escaso valor,
la excitacion de la mente lo sigue?.
El que ignora la naturaleza del pensamiento,
con su mente descontrolada,
pasa de existencia en existencia.
Pero el que conoce la naturaleza del pensamiento,
lo reprime, lleno de fervor
y compenetrado de atencidn.
No produciéndose la excitacion de la mente,
tu eliminas por completo el pensamiento
si realmente eres un buddha.

2. LOS BHIKKHUS INQUIETOS
Cualidades del bhikkhu.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Kusinira,
en Upavattana, en el Bosque de arboles sala de los Mallas. En aquella ocasion numerosos
bbikkhus vivian cerca del bhagavant, en una choza en el bosque, inquietos, petulantes, frivolos,
habladores, descontrolados en su lenguaje, carentes de atencién, inconscientes, sin
concentracion, con su mente errante, sin dominio sobre sus sentidos. Y el bhagavant vio a



aquellos numerosos bhikkhus que vivian cerca suyo, en una choza en el bosque, inquietos,
petulantes, frivolos, habladores, descontrolados en su lenguaje, carentes de atencion,
inconscientes, sin concentracion, con su mente errante, sin dominio sobre sus sentidos.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Con su mente® descontrolada,

arruinada por falsas doctrinas

y dominada por la pereza y la desidia,

cae en poder de Mara.

Por tal razén controle el bhikkhu su mente,
nutriéndose de buenos pensamientos,

consagrado a la verdadera doctrina,

consciente del nacer y perecer;

y superando la pereza y la desidia,

abandone los caminos que conducen al sufrimiento.

3. EL VAQUERO
El asesinato del vaquero que Buda instruyd. El dafio que puede hacer una mente mal dirigida.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant recorria Kosala con un grupo numeroso
de bhikkhus. Y el bhagavant, saliéndose del camino, se dirigié hacia un arbol y una vez ahi se
sentd en el asiento preparado para él. Y un vaquero se acercé a donde se encontraba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sent6 a un lado y el bhagavant
instruyd, incitd, entusiasmd, llené de gozo con una conversacién sobre la doctrina a aquel vaquero
que estaba sentado a un lado. Y aquel vaquero instruido, incitado, entusiasmado y llenado de gozo
por aquella conversacién del bhagavant sobre la doctrina, le dijo al bhagavant: «Sefior, que el
bhagavant en compafiia de su grupo de bhikkhus acepte comer mafana en mi casa». El
bhagavant aceptd guardando silencio. Y aquel vaquero viendo que el bhagavant aceptaba,
levantandose de su asiento, saludando al bhagavant, haciendo el padakkhina, se retir6. Y aquel
vaquero, al concluir la noche, habiendo preparado abundante cantidad de arroz hervido en poca
agua y manteca fresca, anuncidé al bhagavant que era hora de comer, diciéndole: «Sefior, ya es
hora, la comida esta preparada». Y el bhagavant, por la mafiana, después de vestirse, tomando su
manto y su escudilla, con el grupo de bhikkhus se

dirigié a la casa de aquel vaquero y una vez ahi se sentd en el asiento preparado para él. Y
aquel vaquero personalmente halagd y atendié a aquel grupo de bhikkhus, con Buda a la cabeza,
con arroz hervido en poca agua y manteca fresca. Y después de ver que el bhagavant habia
comido y habia retirado su mano de la escudilla, tomando un asiento bajo, se senté a un lado; y el
bhagavant, instruyd, incitd, entusiasmd, lleno de gozo al vaquero que estaba sentado a un lado
con una conversacién sobre la doctrina y luego, levantandose de su asiento, se retird. No bien
partiera el bhagavant un hombre le quité la vida al vaquero en el lindero de su campo.

Y numerosos bhikkhus se acercaron a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele
acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado y aquellos bhikkhus, que estaban senta-
dos a un lado, le dijeron al bhagavant: «A aquel vaquero que hoy dia halagara y atendiera
personalmente a este grupo de bhikkhus, con Buda a la cabeza, con arroz hervido en poca agua y
manteca fresca, un hombre le quité la vida en el limite de su campo»

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Cualquier cosa que un enemigo
pueda hacerle a su enemigo

o un rival a su rival

algo peor aun que eso

puede hacer una mente mal dirigida.



4. LOS YAKSHAS
El gran poder del venerable Sériputta. El sufrimiento no alcanza al hombre de mente firme.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambds, en el Lugar-en-que-se-daba-comida-a-las-ardillas. En aquella
ocasion el venerable Sariputta y el venerable Mahamoggallana se encontraban en la Gruta de las
Palomas. Y el venerable Sariputta estaba sentado al aire libre en una noche de luna, con sus
cabellos recién cortados, habiendo entrado en samadhi.

En aquella ocasién dos yakshas amigos iban de la Regidon Norte a la Region Sur por una
diligencia que tenian que hacer. Y aquellos yakshas vieron al venerable Sariputta sentado al aire
libre en una noche de luna, con sus cabellos recién cortados y, habiéndolo visto, uno de los
yakshas le dijo al otro:

«Amigo, se me ocurre darle un golpe en la cabeza a este saman». Cuando aquel yaksha dijo
esto, el otro le contestd: «Detente amigo, no te metas con este saman. Es un saman eminente, de
gran poder, de gran autoridad».

Por segunda vez entonces el mismo yaksha le dijo al otro:

“Amigo, se me ocurre darle un golpe en la cabeza a este saman”. Por segunda vez el otro
yaksha le contestd: «Detente amigo, no te metas con este saman. Es un saman eminente, de gran
poder, de gran autoridad». Por tercera vez el mismo yaksha le dijo al otro: «<Amigo, se me ocurre
darle un golpe en la cabeza a este saman». Por tercera vez el otro yaksha le contestd: «Detente
amigo, no te metas con este saman. Es un saman eminente, de gran poder, de gran autoridad».

Y aquel yaksha, sin hacerle caso al otro yaksha, le dio un golpe en la cabeza al venerable
Anciano® Sariputta. Tan fuerte fue el golpe que con ese golpe habria derribado a un elefante de
siete u ocho ratanas’ o habria quebrado un gran pico de montafa. Y aquel yaksha gritando: «Me
guemo, me quemo», cayd entonces en el Gran Infierno.

Y el venerable Mahamoggallana vio con su ojo divino, puro y sobrehumano el golpe que aquel
yaksha le diera al venerable Anciano Sariputta y, al verlo, se acercé a donde se encontraba el
venerable Anciano Sariputta y, habiéndosele acercado, le dijo: «iTe encuentras bien, amigo?
(Estas bien? éNo te sientes mal?»

«Me encuentro bien, amigo Mahamoggallana; estoy bien, amigo Mahamoggallana, a pesar de
que tengo un ligero dolor en la cabeza».

« iQué maravilloso, amigo Sariputta, qué extraordinario, amigo Sariputta, lo poderoso que es el
venerable Sariputta; lo grande que es su autoridad! Amigo Sariputta, un yaksha te dio un golpe en
la cabeza. Tan fuerte fue el golpe que con ese golpe habria derribado un elefante de siete u ocho
ratanas o habria quebrado un gran pico de montafa. Y sin embargo el venerable Sariputta me ha
dicho asi: 'Me encuentro bien, amigo Mahamoggallana; estoy bien, amigo Mahamoggallana, a
pesar de que tengo un ligero dolor en la cabeza'».

« iQué maravilloso, amigo Mahamoggallana, qué extraordinario, amigo Mahamoggallana, lo
poderoso que es el venerable Mahamoggallana, lo grande que es su autoridad, puesto que puede
ver a un yaksha! Yo ni puedo ver a un duende de basural».

Y el bhagavant oy6 con su oido divino, puro, sobrehumano aquella tal conversacién de aquellos
dos grandes Elefantes®.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

éComo alcanzara el sufrimiento

a aquel cuya mente, firme como una roca,

no se conmueve;

cuya mente disciplinada

no goza con las cosas que producen placer,

no se encoleriza con las cosas que producen célera?



5. EL ELEFANTE

Buda y el elefante, amantes de la soledad.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Kosambf,
en el parque de Ghosita. En aquella ocasién el bhagavant vivia rodeado de bhikkhus, bhikkhunis,
upasakas, updsikas'’, reyes, grandes ministros de reyes, maestros de otras sectas, discipulos de
maestros de otras sectas. Y asi rodeado, vivia desagradablemente, incomodamente. Y el
bhagavant pensd: “Yo vivo aqui rodeado de bhikkhus, bhikkhunis, upasakas, upasikas, reyes,
grandes ministros de reyes, maestros de otras sectas y discipulos de maestros de otras sectas; y
asi rodeado vivo desagradablemente, incOmodamente; por eso viva yo solitario, apartado de la
multitud”.

Y el bhagavant por la mafana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla, entré en
Kosambi en busca de limosna. Habiendo recorrido Kosambi en busca de limosna, por la tarde,
después que regresara de la recoleccidon de limosnas, recogiendo él mismo su lecho y su asiento,
tomando su manto y su escudilla, sin decirle nada a su servidor, sin informar a la congregacion de
bhikkhus, solo, sin acompafante, se dirigié6 a la aldea de Palileyyaka en busca de limosna. Y
pidiendo limosna llegd, poco a poco, a Palileyyaka. Ahi, en Palileyyaka, el bhagavant vivié en un
bosquecillo de la Foresta Cercada, bajo un hermoso arbol séla.

Y un elefante vivia rodeado por elefantes machos y por elefantes hembras, por elefantes
jovenes, por elefantes nifios; y él tenia que comer hierbas cuyas partes tiernas ya habian sido
cortadas; ellos se comian los manojos de ramillas que él arrancaba una y otra vez; tenia que beber
agua turbia y, cuando salia de su bafo, los elefantes hembras iban frotdndose contra su cuerpo. Y
asi rodeado, vivia desagradablemente, incdbmodamente. Y este elefante pensd: «Yo vivo aqui
rodeado por elefantes machos y elefantes hembras, por elefantes jévenes, por elefantes nifios; yo
tengo que comer hierbas cuyas partes tiernas ya han sido cortadas; ellos se comen los manojos de
ramillas que yo arranco una y otra vez; tengo que beber agua turbia y, cuando salgo de mi bano,
los elefantes hembras van frotdndose contra mi cuerpo. Y asi rodeado, vivo desagradablemente,
incdbmodamente. Por eso viva yo solitario, apartado del. grupo».

Y aquel elefante, alejandose del rebafo, se dirigio a la aldea de Palileyyaka, al bosquecillo de la
Foresta Cercada, hacia el hermoso arbol sala donde se encontraba el bhagavant y ahi aquel
elefante limpiaba de hierbas el lugar donde se encontraba el bhagavant y con su trompa le ofrecia
agua pata beber y agua pata lavarse.

Y este pensamiento surgié en la mente del bhagavant mientras se encontraba a solas, en su
retiro: «Yo antes vivia rodeado de bhikkhus, bhikkhunis, updsakas, upasikas, reyes, grandes
ministros de reyes, maestros de otras sectas y discipulos de maestros de otras sectas: y asi
rodeado, vivia desagradablemente, incbmodamente. Y ahora yo no vivo rodeado de bhikkhus,
bhikkhunis, updsakas, upasikas, reyes, grandes ministros de reyes, maestros de otras sectas y
discipulos de maestros de otras sectas; y no estando asi rodeado, vivo feliz, comodamente».

Y este pensamiento surgié en la mente del elefante: “Yo antes vivia rodeado por elefantes
machos y elefantes hembras, por elefantes jévenes, por elefantes nifios; yo tenia que comer
hierbas cuyas partes tiernas ya habian sido cortadas; ellos se comian los manojos de ramillas que
yo arrancaba una y otra vez; tenia que beber agua turbia y, cuando salia de mi bafio, los elefantes
hembras iban frotdndose contra mi cuerpo; y asi rodeado, vivia desagradablemente,
incomodamente. Y ahora yo no vivo rodeado por elefantes machos y elefantes hembras, por
elefantes jévenes y elefantes nifios; yo no tengo que comer hierbas cuyas partes tiernas ya han
sido cortadas; ellos no se comen los manojos de ramas que yo arranco una y otra vez; no tengo
gue beber agua turbia y, cuando salgo de mi bafio, los elefantes hembras no van frotandose
contra mi cuerpo; y no estando asi rodeado, vivo feliz, comodamente».

El bhagavant, percibiendo su propia soledad y conociendo con su mente el pensamiento de la
mente de aquel elefante, dijo en aquella ocasidn este udana:



En esto concuerda la mente del elefante de largos colmillos
con la mente del sabio:
ambos gozan en la soledad del bosque®.

6. EL VENERABLE PINDOLA

Retrato de un bhikkhu mendicante. La ensefanza de los buddhas.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Pindola-Bharadvaja estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido. Moraba en el bosque, se alimentaba sélo de limosnas, sus
vestidos eran hechos de harapos tomados del basural, sélo usaba los tres vestidos del bhikkhu,
con sus deseos limitados, satisfecho, solitario, evitando las compafias, empefioso, despreocupado
de las controversias, entregado a la meditacién. Y el bhagavant vio al venerable Pindola-
Bharadvaja sentado cerca suyo, habiendo adoptado la postura pallanka, manteniendo el cuerpo
erguido y morando en el bosque, alimentandose sélo de limosnas, con vestidos hechos de harapos
tomados del basural, usando sélo los tres vestidos del bhikkhu, con sus deseos limitados,
satisfecho, solitario, evitando las compafias, empefioso, despreocupado de las controversias,
entregado a la meditacion.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Abstenerse de vituperios,

abstenerse de hacer daro,

el autocontrol

de acuerdo con las normas del Patimokkha,
la moderacién en la comida,

lecho y asiento solitarios,

el gjercicio de la meditacion

éste es el mensaje de los buddhas.

7. EL VENERABLE SARIPUTTA
El sabio esta mas alla del dolor.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Sariputta estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido, con sus deseos limitados, satisfecho, solitario, evitando las
companfias, empefoso, entregado a la meditacién. Y el bhagavant vio al venerable Sariputta
sentado cerca suyo, habiendo adoptado la postura pallanka, manteniendo el cuerpo erguido, con
sus deseos limitados, satisfecho, solitario, evitando las compafias, empefoso, entregado a la
meditacion.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

No existen penas para el sabio sumido en la meditacién,
que no es negligente,

que se ejercita en los caminos de la sabiduria,

sereno y siempre compenetrado de atencién.



8. SUNDARI (LA BELLA)

El asesinato de la mendicante Sundari (la Bella). El destino de los mentirosos. Imperturbabilidad
del bhikkhu.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el bhagavant era
honrado, respetado, reverenciado, venerado, estimado y recibia como regalo tunicas, alimentos,
lechos, asientos, medios de auxilio para el enfermo y medicinas y variados utensilios. Y la
congregacion de bhikkhus era también honrada, respetada, reverenciada, venerada, estimada y
recibia como regalo tunicas, alimentos, lechos, asientos, medios de auxilio para el enfermo y
medicinas y variados utensilios. En cambio los mendicantes de otras sectas no eran ni honrados ni
respetados ni reverenciados ni venerados ni estimados ni recibian como regalo tinicas, alimentos,
lechos, asientos, medios de auxilio para el enfermo ni medicinas ni utensilios.

Y estos mendicantes de otras sectas, no pudiendo tolerar los honores recibidos por el bhagavant
y por la congregacion, se acercaron a donde se encontraba la mendicante Sundari (la Bella) vy,
habiéndosele acercado, le dijeron: «Hermana, {puedes tl hacer un bien a tus parientes? »

«¢Qué debo hacer, sefiores? éQué es lo que yo no podria hacer? Incluso abandonaria la vida por
el bien de mis parientes».

«Entonces, hermana, ve a menudo al Bosque del Principe Jeta».

Diciendo: «Asi lo haré, sefiores», la mendicante Sundari obedeciendo a aquellos mendicantes de
otras sectas, fue a menudo al Bosque del Principe Jeta.

Cuando aquellos mendicantes de otra secta supieron que la mendicante Sundari habia sido vista
por mucha gente yendo a menudo al Bosque del Principe Jeta, entonces, después de matarla y de
arrojarla a un hueco en un foso del Bosque del Principe Jeta, se acercaron a donde se encontraba
el rey Pasenadi de Kosala y, habiéndosele acercado, al rey Pasenadi de Kosala le dijeron: «Hace
tiempo que no vemos a la mendicante Sundari».

«¢Donde sospechais que esta?»

«En el Bosque del Principe Jeta, oh gran rey».

«Inspeccionad entonces el bosque del Principe Jeta».

Y aquellos mendicantes de otras sectas, inspeccionando el Bosque del Principe Jeta, la sacaron
del hueco del foso en donde la habian arrojado, la colocaron en una parihuela y entraron en
Savatthi; y yendo de calle en calle, de esquina en esquina, le decian a la gente:

«Ved, senores, lo que han hecho los samanes seguidores de Buda; estos samanes seguidores de
Buda son desvergonzados, sin moralidad, de malos habitos, mentirosos, de vida licenciosa. Y ellos
pretenden vivir de acuerdo con la doctrina y ser gente de paz, puros, veraces, virtuosos, justos.
Ellos no son samanes, ellos no son brahmanes; han dejado de ser samanes, han dejado de ser
brahmanes; como serian samanes, cdmo serian brahmanes; se terminaron estos samanes, se
terminaron estos brahmanes. éCo6mo podria un hombre, después de haber hecho con ella su deber
de hombre, quitarle la vida a una mujer?»

Y entonces las gentes en Savatthi cuando veian a los bhikkhus los insultaban, los censuraban,
los hostigaban, los mortificaban con palabras viles y rudas:

«Estos samanes seguidores de Buda son desvergonzados, sin moralidad, de malos habitos,
mentirosos, de vida licenciosa.

Y ellos pretenden vivir de acuerdo con la doctrina y ser gente de paz, puros, veraces, virtuosos,
justos. Ellos no son samanes, ellos no son brahmanes; han dejado de ser samanes, han dejado de
ser brahmanes; cédmo serian samanes, cdmo serian brahmanes; se terminaron estos samanes, se
terminaron estos brahmanes. ¢{Cémo podria un hombre, después de haber hecho con ella su deber
de hombre, quitarle la vida a una mujer?»

Numerosos bhikkhus, por la mafiana después de vestirse, tomando sus mantos y sus escudillas,
entraron en Savatthi en busca de limosna. Habiendo recorrido Savatthi en busca de limosna, por la
tarde, después que regresaron de la recoleccidn de limosnas, se acercaron a donde se encontraba



el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado v,
sentados a un lado, aquellos bhikkhus le dijeron al bhagavant: «Sefor, en Savatthi las gentes
cuando ven a los bhikkhus los insultan, los censuran, los hostigan, los mortifican con palabras viles
y rudas:

“Estos samanes seguidores de Buda son desvergonzados, sin moralidad, de malos habitos,
mentirosos, de vida licenciosa. Y ellos pretenden vivir de acuerdo con la doctrina y ser gente de
paz, puros, veraces, virtuosos, justos. Ellos no son samanes, ellos no son brahmanes; han dejado
de ser samanes, han dejado de ser brahmanes; como serian samanes, cOmo serian brahmanes; se
terminaron estos samanes, se terminaron estos brahmanes. é¢Como podria un hombre, después de
haber hecho con ella su deber de hombre, quitarle la vida a una mujer?”»

«Oh bhikkhus esa calumnia no durard mucho, durara una semana; al cabo de una semana
cesara. Oh bhikkhus, reprobad con estos versos a aquellas gentes que, cuando ven a los bhikkhus,
los insultan, los censuran, los hostigan, los mortifican con palabras viles y rudas»:

«Aquel que dice algo que no es verdad se va al infierno,
también aquel que,

habiendo hecho algo

dice que no lo ha hecho.

Ambos, hombres de innoble conducta,

tienen el mismo destino

después de la muerte, en el otro mundo».

Y aquellos bhikkhus aprendieron aquellos versos en presencia del bhagavant. Y a aquellas
gentes que, cuando veian a los bhikkhus, los insultaban, los censuraban, los hostigaban, los
mortificaban con palabras viles y rudas, los bhikkhus las reprobaban con aquellos versos:

«Aquel que dice algo que no es verdad
se va al infierno,

también aquel que habiendo hecho algo
dice que no lo ha hecho.

Ambos, hombres de innoble conducta,
tienen el mismo destino

después de la muerte, en el otro mundo».

Y las gentes pensaron: «Estos samanes seguidores de Buda no son culpables; ellos no han
hecho esto. Estos samanes seguidores de Buda lo afirman bajo juramento». Aquella calumnia no
duré mucho tiempo, durd una semana; al cabo de una semana ceso.

Numerosos bhikkhus se acercaron entonces a donde se encontraba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant se sentaron a un lado. Y sentados a un lado,
aquellos bhikkhus le dijeron al bhagavant:

« iQué maravilloso, sefior, qué extraordinario, sefior, hasta qué punto dijo bien el bhagavant!
'Oh bhikkhus, esa calumnia no durara mucho tiempo, durara una semana; al cabo de una semana
cesard'. Efectivamente, sefior, esa calumnia ceso».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Los hombres descontrolados hieren con la palabra
como con flechas se hiere al elefante en la batalla.
Al oir pronunciar palabras rudas

debe el bhikkhu tolerarlas

con mente no afectada por la ira.

9. EL VENERABLE UPASENA



La fundada alegria del venerable Upasena. No existen reencarnaciones para el bhikkhu
imperturbable.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambus, en el Lugar-en-que-se-daba-comida-a-las-ardillas Y este
pensamiento surgié en la mente del venerable Upasena, hijo de Vangata, mientras se encontraba
a solas, en su retiro:

« i Qué adquisicién he hecho! iQué buena suerte he tenido!:

mi maestro es el bhagavant, el arhant, el perfectamente iluminado. Habiéndome sido bien
explicada la doctrina, yo parti de mi casa para llevar una vida errante; mis compafieros de vida
religiosa estan dotados de disciplina moral y tienen buenas cualidades; yo he cumplido por
completo con los preceptos de la disciplina moral, puedo concentrar mi mente y fijarla en una sola
entidad'?; soy un arhant que ha destruido las impurezas; tengo gran poder sobrenatural y gran
autoridad. Feliz es mi vida, feliz sera mi muerte».

El bhagavant, conociendo con su mente el pensamiento de la mente del venerable Upasena, hijo
de Vangata, dijo en aquella ocasién este udana:

Aquel a quien la vida no atormenta

y no sufre con la muerte que es su fin

aquél ha visto el camino,

es un sabio

y no se desespera en medio de las desdichas.
Ha terminado el ciclo de las reencarnaciones,
ya no existen nuevos nacimientos

para el bhikkhu

que ha destruido la sed por la existencia®

y tiene la mente calma.

10. LA CALMA DEL VENERABLE SARIPUTTA

No existen reencarnaciones para el bhikkhu sereno.

He aqui lo que yo he oido decir. cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Sariputta estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido, concentrado sobre su propio estado de calma. Y el bhagavant vio
al venerable Sariputta sentado cerca suyo, habiendo adoptado la postura pallanka, manteniendo
el cuerpo erguido, concentrado sobre su propio estado de calma.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Ha terminado el ciclo de las reencarnaciones
para aquel bhikkhu que tiene la mente calma y serena
y que ha abandonado a la guia*

-se ha liberado de los laxos de Mara.

1. Texto utilizado para la confesion de los bhikkhus.
2. Es decir, de que todas las cosas tienen un principio y un fin.
3. Referencia a los ejercicios pranayamicos (control de la respiracion) cuya finalidad es eliminar



el pensamiento discursivo.

4. Hemos traducido «anuggata» como “anugata” con el cual muchas veces se confunde. Hemos
traducido «anuggate», que aparece unas lineas mas abajo como anuppanne, su sinédnimo.

5. Seguimos la variante «cittena», consignada por Nettipakarana, pp. 47, 83, 103 y 108 y por el
comentador.

6. Se daba el nombre de Ancianos (Thera) a los primeros bhikkhus. Las doctrinas sostenidas por
ellos en el primer Concilio, celebrado después de la muerte de Buda, eran las mas fieles al
pensamiento originario de Buda.

7. Ratana: medida de longitud.

8. Epiteto laudatorio, ya que el elefante es considerado como simbolo de la capacidad para
tolerar.

9. Bhikkhuni: monja budista.

10. Upasika: devota laica.

11. Seguimos al texto de la PTS.

12. Referencias a practicas y6guicas destinadas a producir el nirvana. Ver nota 7 del capitulo 1.

13. Debemos entender el término “existencia” en el sentido explicado en nota 15 del Capitulo 1.

14. La “guia” segun el comentador, es el deseo por la existencia.

Capitulo V

EL VENERABLE SONA

1. LO QUE UNO MAS QUIERE

Conversacion del rey Pasenadi con la reina Mallika. Lo que uno mas quiere es uno mismo. No
debe nadie hacer dafio a los demas por amor a si mismo.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasion el rey Pasenadi
de Kosala, se encontraba en la terraza del palacio real en compafia de la reina Mallika. Y el rey
Pasenadi de Kosala, le dijo a la reina Mallika: « ¢Existe en tu opinion, oh Mallika, alguien mas
querido que uno mismo?»

«Oh, gran rey, en mi opinién no existe nadie mas querido que uno mismo. Y en tu opinién, oh
gran rey, éexiste alguien ,mas querido que uno mismo? »

«Oh Mallika, en mi opinion no existe nadie mas querido que uno mismo».

Y el rey Pasenadi de Kosala, descendiendo del palacio, se acercé adonde se encontraba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentdé a un lado y, sentado a un
lado, el rey Pasenadi de Kosala, le dijo al bhagavant:

«Sefor, yo me encontraba en la terraza del palacio real con la reina Mallika y le dije: “éExiste en
tu opinion, oh Mallika, alguien mas querido que uno mismo?”. Cuando yo le dije esto la reina
Mallika me contestd: “Oh gran rey, en mi opinidn no existe nadie mas querido que uno mismo”. -
Cuando ella contesté esto, yo, sefior, le dije: “Oh Mallika en mi opinién no existe nadie mas



querido que uno mismo ».
El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Recorriendo todas las regiones con la mente

no encontré en ningun lugar

nada mas querido para uno que uno mismo.

Los otros se quieren a si mismos de igual manera.
Por tal razén no haga uno dafio a otro

por amor a si mismo.

2. LA CORTA VIDA

Corta vida de la madre de Buda. Corta vida de la madre de los bodhisattvas®. La inexorabilidad
de la muerte debe inducir a practicar la vida religiosa.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. Y el venerable Ananda, saliendo de
su retiro por la tarde, se acercé a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado,
saludando al bhagavant, se senté a un lado y, sentado a un lado, el venerable Ananda le dijo al
bhagavant:

« iQué maravilloso sefior, qué extraordinario, sefior, lo corta que ha sido la vida de la madre del
bhagavant; murié a los siete dias de nacido el bhagavant y renacié entre los dioses Tusita?!»

«Asi es, Amanda, pues las madres de los bodhisattvas tienen corta vida, las madres de los
bodhisattvas mueren a los siete dias de nacido el bodhisattva y renacen entre los dioses Tusita».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Todos los seres que existen

y todos los seres que existiran

se irdn de este mundo abandonando sus cuerpos,
que el sabio,

comprendiendo esta desgracia que afecta a todos,
lleno de fervor, practique la vida religiosa.

3. SUPPABUDDHA

La historia del leproso Suppabuddha. Suppabuddha hace suya la doctrina de Buda. Las
reencarnaciones y la retribucién de los actos. El sabio debe evitar el mal.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambds, en el Lugar-en-que-se-daba-comida-a-las-ardillas. En aquella
ocasion existia en Rajagaha un leproso de nombre Suppabuddha, hombre pobre, hombre
miserable, hombre desgraciado. Y el bhagavant estaba sentado predicando la doctrina, rodeado
por una gran multitud.

El leproso Suppabuddha, vio de lejos a aquella multitud reunida y, habiéndola visto, pensd: «Sin
duda, aqui alguien esta distribuyendo alimentos liquidos y alimentos sélidos. Vamos, pues,
acerquémonos a donde se encuentra aquella multitud. Tal vez yo también obtenga alimento sélido
o0 alimento liquido”.

Y el leproso Suppabuddha se acercé a donde se encontraba aquella multitud y vio al bhagavant
sentado, predicando la doctrina, rodeado por una gran multitud, y, habiéndolo visto, pensé: «Aqui
nadie esta distribuyendo alimentos liquidos o alimentos sélidos. Es el saman Gotama que predica



la doctrina a la multitud. Vamos, pues, escuchemos la doctrina” y se senté a un lado pensando:
«Yo también escucharé la doctrina”.

Y el bhagavant examinando a toda la multitud con su mente pensé: « éQuién es capaz aqui de
comprender la doctrina? » Y el bhagavant vio al leproso Suppabuddha sentado entre aquella
multitud y, habiéndolo visto, pensé: «Aqui, éste es capaz de comprender la doctrina». Y para
provecho del leproso Suppabuddha desarrollé en forma gradual su ensefianza sobre los siguientes
temas, a saber: la liberalidad, la disciplina moral, el cielo; y explicé el peligro, la degradacién vy la
impureza de los deseos y los beneficios de la renunciacién. Cuando el bhagavant se dio cuenta de
que el leproso Suppabuddha tenia ya la mente preparada, ddcil, libre de obstaculos, feliz y serena,
entonces explicd aquella condensada ensefianza de los buddhas: el sufrimiento, su origen, su
destruccién y el camino. De la misma manera como una vestimenta limpia, sin mancha, recibiria
perfectamente la tintura, de la misma manera en el leproso Suppabuddha, mientras se encontraba
sentado en la reunidn, se produjo la intuicién de la doctrina, pura, sin mancha: todo lo que tiene
un origen esta sujeto a destruccion.

Y el leproso Suppabuddha, que habia percibido, que habia alcanzado y que habia conocido la
doctrina, que se habia compenetrado de ella, que habia ido mas alld de las dudas y cuyas
incertidumbres habian desaparecido, que habia alcanzado la completa satisfaccién, que no
dependia de nadie en su comprensién de la ensefianza del maestro, levantandose de su asiento,
se acercd a donde estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se
sentd a un lado, y, sentado a un lado, el leproso Suppabuddha le dijo al bhagavant: « iQué,
maravilloso, sefior, qué extraordinario, sefior!: asi como uno levantaria algo que se ha caido o
descubriria algo que esta oculto o indicaria el camino a alguien que lo ha perdido o sostendria una
lampara de aceite en la oscuridad, pensando: -Los que tienen ojos veran'; de la misma manera el
bhagavant ha explicado la doctrina de multiples maneras. Sefior, yo tomo refugio en el bhagavant,
en la doctrina y en la congregacién. Que el bhagavant desde hoy dia me reciba como upésaka, a
mi, que en vida, he tomado refugio en él».

Y el leproso Suppabuddha instruido, incitado, entusiasmado y llenado de gozo por el bhagavant,
mediante ese discurso sobre la doctrina, contento y alegre con la palabra del bhagavant,
levantandose de su asiento, saludando al bhagavant, haciendo el padakkhina, se retird. Y no
mucho después de que partiera, una vaca con su joven ternero, atacandolo, le quitd la vida al
leproso Suppabuddha. Numerosos bhikkhus se acercaron a donde se encontraba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado. Y sentados a un lado,
aquellos bhikkhus dijeron al bhagavant: «Sefior, aquel leproso de nombre Suppabuddha que habia
sido instruido, incitado, entusiasmado y llenado de gozo por el bhagavant mediante su discurso
sobre la doctrina, ha muerto. éCual es su destino? {Cudl es su condicién futura? »

«Oh bhikkhus, el leproso Suppabuddha era un pandit, actué de conformidad con la doctrina y no
me ha molestado con respecto a la doctrina. Oh bhikkhus, el leproso Suppabuddha con la
desaparicion de las tres ataduras®, ha entrado en la corriente*, no estd expuesto a decaer®, esta
seguro, se encamina hacia la completa iluminacién»-

Cuando el bhagavant dijo, esto, uno de los bhikkhus le pregunté: «iCual es la causa, sefior, cudl
es la razén por la cual el leproso Suppabuddha era un hombre pobre, un hombre miserable, un
hombre degradado? »

«Oh bhikkhus, el leproso Suppabuddha, en una vida anterior, en esta misma ciudad de
Rajagaha, era el hijo de un rico mercader. Y él, atravesando un jardin, vio al pachchekabuddha®
Tagarasikhi entrando en la ciudad para pedir limosna, y habiéndolo visto, pensd: «¢A donde va
este leproso con escudilla de leproso?» vy, escupiendo, se fue dandole la izquierda’. Como
consecuencia de aquella accién, él fue torturado en el infierno, durante muchos centenares de
anos, durante miles de afios, durante muchos cientos de miles de afos. Asi, debido al residuo de
la consecuencia de aquella accién, en esta ciudad de Rajagaha, él era un leproso, hombre pobre,
hombre miserable, hombre desgraciado. Pero él, alcanzando la disciplina de doctrina declarada
por el tathagata, hizo suya la fe, hizo suya la disciplina moral, hizo suya la ensefanza, hizo suyo la
renunciacion, e hizo suya la sabiduria. Y él, habiendo hecho suya la fe, habiendo hecho suya la
disciplina moral, habiendo hecho suya la ensefianza, habiendo hecho suyo la renunciacién, y



habiendo hecho suya la sabiduria, al disolverse su cuerpo, después de la muerte, renacié en un
reino de felicidad, en el cielo, en compafiia de los Treinta y Tres dioses. Y alli, ¢él sobrepasa a los
otros dioses en esplendor y en gloria».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Asi como el que tiene ojos,

esforzandose, evita las desigualdades del camino,
asi, en este mundo, el que es pandit

debe evitar las cosas malas.

4. LOS MUCHACHOS

Los muchachos y los pescados. No hay posibilidad de liberarse de las consecuencias de una
mala accidn.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién numerosos
muchachos maltrataban a unos pescados, entre Savatthi y el Bosque del Principe Jeta.

Y el bhagavant, por la mafana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla, entré en
Savatthi en busca de limosna y vio entonces a aquellos numerosos muchachos maltratando a unos
pescados, entre Savatthi y el Bosque del Principe Jeta y, al verlos, se acerc6é a donde se
encontraban aquellos muchachos y, habiéndoseles acercado, les dijo:

«Teméis vosotros, muchachos, al sufrimiento? ¢Es el sufrimiento algo desagradable para
vosotros? »

«Si, sefior, nosotros tememos al sufrimiento. El sufrimiento es algo desagradable para
nosotros».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Si vosotros teméis al sufrimiento,

si el sufrimiento es para vosotros algo desagradable,
no hagais una mala accion,

ni abiertamente ni en secreto;

si vais a hacer o estais haciendo una mala accidn,
no existe para vosotros liberacién del sufrimiento,
aunque volando huyais.

5. EL UPOSATHA?®

El hombre impuro que se introdujo en la asamblea de los bhikkhus y fue expulsado de ella. Las
maravillas del gran océano y de la doctrina. No ocultar su propia naturaleza.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Este, en el palacio de la madre de Migara. En aquella ocasion el bhagavant
estaba sentado rodeado por la congregacion de bhikkhus, uno de los dias uposatha.

Y el venerable Ananda, avanzada la noche, habiendo transcurrido la primera guardia,
levantandose de su asiento, echandose el manto sobre un hombro y haciendo el arjali ante el
bhagavant le dijo: «Sefor, la noche ya esta avanzada, ha transcurrido ya la primera guardia, hace
rato que esta sentada la congregacion de bhikkhus, que el bhagavant recite el Patimokkha a los
bhikkhus». Cuando Ananda dijo esto, el bhagavant permanecié en silencio. Por segunda vez el



venerable Amanda, avanzada la noche, habiendo transcurrido la guardia media, levantdndose de
su asiento, echandose el manto sobre un hombro, haciendo el afijali ante el bhagavant, le dijo:
«Sefior, la noche ya esta avanzada, ha transcurrido ya la guardia media, hace rato que esta
sentada la congregacion de bhikkhus, que el bhagavant recite el Patimokkha a los bhikkhus». Por
segunda vez el bhagavant permanecio en silencio.

Por tercera vez el venerable Ananda, avanzada la noche, habiendo transcurrido la ultima
guardia, surgida ya la aurora, cuando la noche presenta su rostro agradable, levantandose de su
asiento, echandose el manto sobre un hombro, haciendo el afjali ante el bhagavant, le dijo:
«Sefor, la noche ya esta avanzada, ha transcurrido la Ultima guardia, la aurora ya ha surgido y la
noche presenta su rostro agradable; hace tato que estd sentada la congregacién de bhikkhus, que
el bhagavant recite el Patimokkha a los bhikkhus».

«Ananda, la asamblea no se encuentra completamente pura».

Y el venerable Mahamoggallana pensd: « ¢ Con referencia a quién el bhagavant ha dicho: 'Oh
Ananda, la asamblea no se encuentra completamente pura'?» Y el venerable Mahamoggallana
consider6 a toda la asamblea con su mente. Y el venerable Mahamoggallana vio a un hombre sin
disciplina moral, malo, impuro, de dudosa conducta, hipdcrita, que no era saman y pretendia serlo,
gue no llevaba la vida religiosa y pretendia llevarla, interiormente corrompido, lleno de deseos,
hecho de inmundicias, sentado en medio de la congregacion de bhikkhus. Y, habiéndolo visto,
levantandose de su asiento, se acercé a donde se encontraba aquel hombre y, habiéndosele
acercado, le dijo:

«Levantate, amigo, el bhagavant te ha visto, no puedes estar en compania de los bhikkhus». Y
aquel hombre permanecié en silencio.

Por segunda vez el venerable Mahamoggallana le dijo a aquel hombre: «Levantate amigo, el
bhagavant te ha visto, no puedes estar en compafia de los bhikkhus». Por segunda vez aquel
hombre permanecié en silencio.

Por tercera vez el venerable Mahamoggallana le dijo a aquel hombre: «Levantate, amigo, el
bhagavant te ha visto, no puedes estar en compafia de los bhikkhus». Por tercera vez aquel
hombre permanecié en silencio.

Y entonces el venerable Mahamoggallana, tomando por el brazo a aquel hombre, haciéndolo
salir fuera del portal y echando el cerrojo, se acercé a donde se encontraba el bhagavant v,
habiéndosele acercado, le dijo: «Sefior, he sacado a aquel hombre. La asamblea ya se encuentra
completamente pura. Sefior, que el bhagavant recite el Patimokkha a los bhikkhus».

« iQué maravilloso, Mahamoggallana, qué extraordinario, Mahamoggallana, que ese hombre necio
haya tenido que esperar hasta ser tomado por el brazo!»

Y el bhagavant les dijo a los bhikkhus: «Desde ahora, oh bhikkhus, yo no observaré otro
uposatha, no recitaré el Patimokka. Oh bhikkhus, desde ahora vosotros observad el uposatha,
recitad el Patimokkha. Es imposible, oh bhikkhus, inconveniente, que el tathdgata observe el
uposatha en una asamblea impura, que recite en ella el Patimokkha».

«Existen, oh bhikkhus, estas ocho cosas maravillosas y extraordinarias en el gran océano. Cada
vez que las ven, los Asuras se regocijan con el gran océano. {Cudles son estas ocho cosas?

El gran océano, oh bhikkhus, se torna gradualmente mas profundo, con declives cada vez
mayores, con precipicios cada vez mas abruptos; no es un abismo que se hunde bruscamente.
Que el gran océano, oh bhikkhus, se torne gradualmente mas profundo, con declives cada vez
mayores, con precipicios cada vez mas abruptos y que no sea un abismo que se hunde brusca-
mente, ésta, oh bhikkhus, es la primera cosa maravillosa y extraordinaria del gran océano. Cada
vez que la ven, los Asuras se regocijan con el gran océano.

Luego, oh bhikkhus: el gran océano, de naturaleza estable, no se sale de su orilla. Que el gran
océano, de naturaleza estable, oh bhikkhus, no se salga de su orilla, ésta es, oh, bhikkhus, la
segunda cosa maravillosa y extraordinaria del gran océano. Cada vez que la ven, los Asuras se
regocijan con el gran océano.

Luego, oh bhikkhus: el gran océano no tolera un cuerpo muerto. Cualquier cuerpo muerto que se
encuentre en el gran océano, éste rapidamente lo lleva hacia la orilla, lo arroja hacia la playa. Que
el gran océano, oh bhikkhus, no tolere un cuerpo muerto y que cualquier cuerpo muerto que se



encuentre en el gran océano, éste, rapidamente, lo lleve hacia la orilla, lo arroje hacia la playa,
ésta, oh bhikkhus, es la tercera cosa maravillosa y extraordinaria, del gran océano. Cada vez que
la ven, los Asuras se regocijan con el gran océano.

Luego, oh bhikkhus: todos los grandes rios, a saber: el Ganges, el Yamuna, el Achiravati, el
Sarabhd, el Mahi, precipitandose en el gran océano, abandonan sus antiguos nombres y linajes y
reciben el nombre de gran océano. Que todos los grandes rios, oh bhikkhus, a saber: el Ganges, el
Yamuna, el Achiravati, el Sarabh(, el Mahi, precipitdndose en el gran océano, abandonen sus
antiguos nombres vy linajes y reciban el nombre de 'gran océano', ésta, oh bhikkhus, es la cuarta
cosa maravillosa y extraordinaria del gran océano. Cada vez que la ven, los Asuras se regocijan
con el gran océano.

Luego, oh bhikkhus: no se ve que el gran océano se vacie o se llene con todas las corrientes que
en la tierra fluyen hacia él ni con todas las lluvias que caen en él desde el cielo. Que no se vea, oh
bhikkhus, que el gran océano se vacie o se llene con todas las corrientes que en la tierra fluyen
hacia él y con todas las lluvias que caen en él desde el cielo, ésta, oh bhikkhus, es la quinta cosa
maravillosa y extraordinaria del gran océano. Cada vez que la ven, los Asuras se regocijan con el
gran océano.

Luego, oh bhikkhus: el gran océano tiene un solo sabor, el sabor salado. Que el gran océano, oh
bhikkus, tenga un solo sabor, el sabor salado, ésta, oh bhikkhus, es la sexta cosa maravillosa y
extraordinaria del gran océano. Cada vez que la ven, los Asuras se regocijan con el gran océano.

Luego, oh bhikkhus: el gran océano tiene numerosas, infinitas piedras preciosas. Las piedras
preciosas que se encuentran en él son, a saber: perlas, cristales, lapislazuli, madreperla, cuarzo,
coral, plata, oro, rubi, esmeralda. Que el gran océano, oh bhikkhus, tenga numerosas, infinitas
piedras preciosas, siendo las piedras preciosas que se encuentran en él, a saber: perlas, cristales,
lapislazuli, madreperla, cuarzo, coral, plata, oro, rubi, esmeralda, ésta, oh bhikkhus, es la séptima
cosa maravillosa y extraordinaria del gran océano. Cada vez que la ven, los Asuras se regocijan
con el gran océano.

Luego, oh bhikkhus: el gran océano es la residencia de grandes seres. Los seres que se
encuentran en él son: el timi, el timingala, el timitimingala®®, asuras, dagas, gandharvas **. Existen
también en el gran océano animales de cien yojanas'?de tamafio, animales de doscientas yojanas,
animales de trescientas yojanas, animales de cuatrocientas yojanas, animales de quinientas
yojanas. Que el gran océano, oh bhikkhus, sea la residencia de grandes seres, siendo los seres que
se encuentran en él: el timi, el timingala, el timitimingala, asura, ndgas, gandharvas y que existan
también en el gran océano animales de cien yojanas de tamafio, animales de doscientas yojanas,
animales de trescientas yojanas, animales de cuatrocientas yojanas, animales de quinientas
yojanas, ésta, oh bhikkhus, es la octava cosa maravillosa y extraordinaria del gran océano. Cada
vez que la ven, los Asuras se regocijan con el gran océano.

Estas son las ocho cosas maravillosas y extraordinarias del gran océano. Cada vez que las ven,
los Asuras se regocijan con el gran océano.

De la misma manera, oh bhikkhus, existen en la disciplina de la doctrina ocho cosas
maravillosas y extraordinarias. Cada vez que las ven, los bhikkhus se regocijan con la disciplina de
la doctrina. ¢Cuales son estas ocho cosas?

Asi como, oh bhikkhus, el gran océano se torna gradualmente mas profundo, con declives cada
vez mayores, con precipicios cada vez mas abruptos y no es un abismo que se hunde
bruscamente, de la misma manera, oh bhikkhus, en la disciplina de la doctrina existe un
entrenamiento gradual, una actividad regular, un progreso gradual, no una captacion brusca del
conocimiento supremo. Que en la disciplina de la doctrina, oh bhikkhus, exista un entrenamiento
gradual, una actividad regular, un progreso gradual y no una captacién brusca del conocimiento
supremo, ésta, oh bhikkhus, es la primera cosa maravillosa y extraordinaria de la disciplina de la
doctrina. Cada vez que la ven, los bhikkhus se regocijan con la disciplina de la doctrina.

Asi como, oh bhikkhus, el gran océano, de naturaleza estable, no se sale de su orilla, de la
misma manera, oh bhikkhus, mis discipulos no transgreden ni aun a riesgo de su vida la
ensefianza que yo les he dado. Que mis discipulos, oh bhikkhus, no transgredan ni aun a riesgo de
su vida la ensefianza que les he dado, ésta, oh bhikkhus, es la segunda cosa maravillosa y



extraordinaria de la disciplina de la doctrina. Cada vez que la ven, los bhikkhus se regocijan con la
disciplina de la doctrina.

Asi como, oh bhikkhus, el gran océano no tolera un cuerpo muerto y cualquier cuerpo muerto
que se encuentre en el gran océano, éste rapidamente lo lleva hacia la orilla, lo arroja hacia la
playa, de la misma manera, oh, bhikkhus, la congregacidn no puede convivir con aquel hombre sin
disciplina moral, malo, impuro, de dudosa conducta, hipdcrita, que no es saman y pretende serlo,
qgue no lleva la vida religiosa y pretende llevarla, interiormente corrompido, lleno de deseos, hecho
de inmundicias; y, reuniéndose, la congregacion rapidamente lo expulsa de si. Ademas, aunque él
esté sentado en medio de la congregacidon de bhikkhus, él esta lejos de la congregacion vy la
congregacion estd lejos de él. Que la congregacién, oh bhikkhus, no pueda convivir con aquel
hombre sin disciplina moral, malo, impuro, de dudosa conducta, hipdcrita, que no es saman y
pretende serlo, que no lleva la vida religiosa y pretende llevarla, interiormente corrompido, lleno
de deseos, hecho de inmundicias, y que, reuniéndose, la congregacion rapidamente lo expulse de
si y que, ademas, aunque él esté sentado en medio de la congregacion de bhikkhus, él esté lejos
de la congregacién y la congregacion esté lejos de él, ésta, oh bhikkhus, es la tercera cosa
maravillosa y extraordinaria de la disciplina de la doctrina. Cada vez que la ven, los bhikkhus se
regocijan con la disciplina de la doctrina.

Asi como, oh bhikkhus, todos los grandes rios, a saber: el Ganges, el Yamuna, el Achiravati, el
Sarabh(, el Mahi, precipitandose en el gran océano, abandonan sus antiguos nombres y linajes y
reciben el nombre de 'gran océano', de la misma manera, oh bhikkhus, las cuatro castas: los
kshatriyas, los brahmanes, los vaishyas y los sh(idras??, una vez que la disciplina de la doctrina ha
sido predicada por el tathdgata, saliendo de su casa para llevar la vida errante, abandonan sus
antiguos nombres vy linajes y reciben el nombre de “samanes” hijos del Sakya. Que las cuatro
castas: los kshatriyas, los brahmanes, los vaishyas y los shidras, oh bhikkhus, una vez que la
disciplina de la doctrina ha sido predicada por el tathdgata, saliendo de su casa para llevar una
vida errante, abandonen sus antiguos nombres y linajes y reciban el nombre de 'samanes» hijos
del Sakya, ésta, oh bhikkhus, es la cuarta cosa maravillosa y extraordinaria de la disciplina de la
doctrina. Cada vez que la ven, los bhikkhus se regocijan con la disciplina de la doctrina.

Asi como, oh bhikkhus, no se ve que el gran océano se vacie o se llene con todas las corrientes
que en la tierra fluyen hacia él y con todas las lluvias que caen en él desde el cielo, de la misma
manera, oh bhikkhus, aunque numerosos bhikkhus alcancen el supremo nirvdna en el dominio del
nirvana completamente carente de los elementos del apego, no se ve que por ello el dominio del
nirvdna se vacie o se llene. Que, aunque numerosos bhikkhus alcancen, oh bhikkhus, el supremo
nirvdna en el dominio del nirvdna completamente carente de los elementos del apego, no se vea
qgue por ello el dominio del nirvana se vacie o se llene, ésta, oh bhikkhus, es la quinta con
maravillosa y extraordinaria de la disciplina de la doctrina Cada vez que la ven, los bhikkhus se
regocijan con la disciplina de la doctrina.

Asi como, oh bhikkhus, el gran océano tiene un solo sabor el sabor salado, de la misma manera,
oh bhikkhus, la disciplina de la doctrina tiene un solo sabor, el sabor de la Liberacién

Que la disciplina de la doctrina, oh bhikkhus, tenga un solo sabor, el sabor de la Liberacién, ésta,
oh bhikkhus, es la sexta cosa maravillosa y extraordinaria de la disciplina de la doctrina. Cada vez
que la ven, los bhikkhus se regocijan con la disciplina de la doctrina.

Asi, como, oh bhikkhus, el gran océano tiene numerosas, infinitas piedras preciosas, siendo las
piedras preciosas que se encuentran en él, a saber: perlas, cristales, lapislazuli, madre-perla,
cuarzo, coral, plata, oro, rubi, esmeralda; de la misma manera, oh bhikkhus, la disciplina de la
doctrina tiene numerosas, infinitas piedras preciosas, siendo las piedras preciosas que se
encuentran en ella, a saber: las cuatro aplicaciones de la atencién'4, los cuatro esfuerzos
correctos?®, las cuatro bases de los poderes sobrenaturales?®, las cinco facultades®, los cinco
poderes'®, los siete factores del conocimient®, el noble éctuple camino®. Que la disciplina de la
doctrina, tenga numerosas, infinitas piedras preciosas, siendo las piedras preciosas que se
encuentran en ella, a saber: las cuatro aplicaciones de la atencidn, los cuatro esfuerzos correctos,
las cuatro bases de los poderes sobrenaturales, las cinco facultades, los cinco poderes, los siete
factores del conocimiento, el noble oOctuple camino, ésta, oh bhikkhus, es la séptima cosa



maravillosa y extraordinaria de la disciplina de la doctrina. Cada vez que la ven los bhikkhus se
regocijan con la disciplina de la doctrina.

Asi como, oh bhikkhus, el gran océano es la residencia de grandes seres, siendo los seres que se
encuentran en él, a saber: el timi, el timingala, el timitimingala, asuras, nagas, gandharvas y
existen también en el gran océano animales de cien yojanas de tamafo, animales de doscientas
yojanas, animales de trescientas yojanas, animales de cuatrocientas yojanas, animales de
quinientas yojanas, de la misma manera oh bhikkhus, la disciplina de la doctrina es la residencia
de grandes seres, siendo los seres que se encuentran en ella, a saber: el que ha entrado en la
corriente y el que ha alcanzado la realizacién del fruto de haber entrado en la corriente; el que no
ha de renacer sino una vez y el que ha alcanzado la realizacién del fruto de no haber de renacer
sino una vez; el que ya no ha de renacer y el que ha alcanzado la realizacién del fruto de no haber
de renacer; el arhant y el que ha alcanzado la condiciéon de arban?. Que esta disciplina de la
doctrina, oh bhikkhus, sea la residencia de grandes seres, siendo los seres que se encuentran en
ella, a saber: el que ha entrado en la corriente y el que ha alcanzado la realizacion del fruto de
haber entrado en la corriente; el que no ha de renacer sino una vez y el que ha alcanzado la
realizacién del fruto de no haber de renacer sino una vez; el que ya no ha de renacer y el que ha
alcanzado la realizacion del fruto de no haber de renacer; el arhant y el que ha alcanzado la
condicién de arhant, ésta, oh bhikkhus es la octava cosa maravillosa y extraordinaria de la
disciplina de la doctrina. Cada vez que la ven, los bhikkhus se regocijan con la disciplina de la
doctrina.

Oh bhikkhus, éstas son las ocho cosas maravillosas y extraordinarias, de la disciplina de la
doctrina. Cada vez que las ven, los bhikkhus se regocijan con la disciplina de la doctrina”

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

La lluvia atraviesa lo que esta cubierto
no atraviesa lo que esta descubierto;
por tal razén, descubra lo que esta cubierto,
asf la lluvia no lo ha de atravesar.

6. EL VENERABLE SONA

La dificultad de llevar una vida religiosa para el hombre que tiene familia. El hombre de nobles
sentimientos no goza en el mal.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Mahakachchana se encontraba en el reino de Avanti, en la ciudad de Kuraraghara, en la montafa
del Precipicio® .

Y entonces el servidor del venerable Mahakachchana era el upasaka Sona Kutikanna.

Mientras se encontraba solo y retirado, al updsaka Sona Kutikanna se le ocurrié este
pensamiento: «Tal como el noble sefior Mahakachchana ensefia la doctrina, no es facil
ciertamente, llevando una vida de hogar, practicar una vida religiosa totalmente perfecta,
totalmente pura, pulida como una madreperla. Cortdndome el pelo y la barba y poniéndome las
ropas color azafran, saldré de mi hogar para llevar una vida errante».

Y el upasaka Sona Kutikanna se acercd a donde se encontraba el venerable Mahakachchana vy,
habiéndosele acercado, saludando al venerable Mahakachchana, se sentd a un lado. Sentado a un
lado el updsaka Sona Kutikanna le dijo al venerable Mahakachchana:

«Mientras yo, sefior, me encontraba solo y retirado se me



ocurrié este pensamiento 'Tal como el noble sefior Mahakachchana ensefa la doctrina, no es
facil ciertamente, llevando una vida de hogar, practicar una vida religiosa totalmente perfecta,
totalmente pura, pulida como una madreperla. Cortdndome el pelo y la barba y poniéndome las
ropas color azafrdn, saldré de mi hogar para llevar una vida errante'. Que el venerable
Mahakachchana me haga entrar en la congregacién».

Al decir esto el upasaka Sona Kutikanna, el venerable Mahakachchana le contestd: «Es dificil, oh
Sona, practicar durante toda la vida la vida religiosa que comporta una sola comida y la soledad.
Oh Sona, tu, siendo un hombre de hogar practica de acuerdo con la ensefianzaza de los buddhas,
por cierto tiempo, la vida religiosa, que comporta una sola comida y la soledad». Y el deseo del
updsaka Sona Kutikanna de dedicarse a la vida errante se aquieto.

Por segunda vez mientras se encontraba solo y retirado, al upasaka Sona Kutikanna se le ocurri
este pensamiento: «Tal como el noble sefior Mahakachchana ensefia la doctrina, no es facil
ciertamente, llevando una vida de hogar, practicar una vida religiosa totalmente perfecta,
totalmente pura, pulida como una madreperla. Cortandome el pelo y la barba y poniéndome las
ropas color azafran, saldré de mi hogar para llevar una vida errante».

Por segunda vez el updsaka Sona Kutikanna se acercdé a donde se encontraba el venerable
Mahakachchana y, habiéndosele acercado, saludando al venerable Mahakachchana, se sent6 a un
lado. Sentado a un lado, el upasaka Sona Kutikanna le dijo al venerable Mahakachchana:

«Mientras yo, sefior, me encontraba solo y retirado, se me ocurrié este pensamiento: 'Tal como
el noble sefior Mahakachchana ensefia la doctrina, no es facil ciertamente, llevando una vida de
hogar, practicar una vida religiosa totalmente perfecta, totalmente pura, pulida como una
madreperla. Cortdandome el pelo y la barba y poniéndome las ropas color azafran, saldré de mi
hogar para llevar una vida errante'. Que el venerable Mahakachchana me haga entrar en la
congregacion.

Por segunda vez el venerable Mahakachchana le contesté al upasaka Sona Kutikanna: «Es dificil,
oh Sona, practicar durante toda la vida la vida religiosa que comparta una sola comida y la
soledad. Oh Sona, tU, siendo un hombre de hogar, practica, de acuerdo con la ensefianza de los
buddhas, por cierto tiempo, la vida religiosa que comporta una sola comida y la soledad». Y por
segunda vez el deseo del updsaka Sona Kutikanna de dedicarse a la vida errante se aquieto.

Por tercera vez mientras se encontraba solo y retirado, al updsaka Sona Kutikanna se le ocurrié
este pensamiento: «Tal como el noble sefior Mahakachchana ensefia la doctrina, no es facil
ciertamente, llevando una vida de hogar, practicar una vida religiosa totalmente perfecta,
totalmente pura, pulida como una madreperla. Cortdndome el pelo y la barba y poniéndome las
ropas color azafran, saldré de mi hogar para llevar una vida errante».

Por tercera vez el updsaka Sona Kutikanna se acercé a donde se encontraba el venerable
Mahakachchana y, habiéndosele acercado, saludando al venerable Mahakachchana, se sent6 a un
lado. Sentado a un lado, el updsaka Sona Kutikanna le dijo al venerable Mahakachchana:

«Mientras yo, sefior, me encontraba solo y retirado, se me ocurrié este pensamiento: “Tal como
el noble sefior Mahakachchana ensefia la doctrina, no es facil ciertamente, llevando una vida de
hogar, practicar una vida religiosa totalmente perfecta, totalmente pura, pulida como una
madreperla. Cortandome el pelo y la barba y poniéndome las ropas color azafran, saldré de mi
hogar para llevar una vida errante”. Que el venerable Mahakachchana me haga entrar en la
congregacion».

Y el venerable Mahakachchana hizo entrar en la congregacién al updsaka Sona Kutikanna. Y en
esa época la regién sur de Avanti tenia pocos bhikkhus. Y el venerable Mahakachchana, recién
después de tres afios, con gran dificultad, reuniendo de aqui y de alld a una asamblea de diez
bhikkhus, ordend? al venerable Sona.

Y después de pasar la estacién de las lluvias, mientras se encontraba solo y retirado, al
venerable Sona se le ocurrié este pensamiento: «Yo no he visto al bhagavant cara a cara, pero sé
de oidas que el bhagavant es asi y asi». Si mi maestro me diera permiso, yo iria a ver al
bhagavant, al arhant, al perfectamente iluminado».

Y el venerable Sona, por la tarde, saliendo de su retiro, se dirigi6 a donde se encontraba el
venerable Mahakachchana y una vez ahi, saludando al venerable Mahakachchana, se sent6 a un



lado. Sentado a un lado, el venerable Sona le dijo al venerable Mahakachchana:

«Mientras yo, sefior, me encontraba solo y retirado, se me ocurrié este pensamiento: 'Yo no he
visto al bhagavant cara a cara, pero sé de oidas que el bhagavant es asi y asi. Si mi maestro me
diera permiso, yo iria a ver al bhagavant, al arhant, al perfectamente iluminado'.»

«Bien, bien, Sona, anda, Sona, a ver al bhagavant, al arhant, al perfectamente iluminado. Tu
veras, oh Sona, al bhagavant, afable, inspirando confianza, con sus sentidos calmados, con su
mente serena, habiendo alcanzado la mds perfecta calma y autocontrol, elefante domado, alerta,
con sus sentidos subyugados y, habiéndolo visto, rindele homenaje en mi nombre al bhagavant,
prosternandote ante sus pies y preglntale por su salud, bienestar, vigor, fuerza y comodidad,
diciendo: 'Sefior, mi maestro, el venerable Mahakachchana, rinde homenaje al bhagavant,
prosternandose ante sus pies y pregunta por su salud, bienestar, vigor, fuerza y comodidad's.

Diciendo: «Si, sefior», el venerable Sona, contento y alegre con las palabras del venerable
Mahakachchana, levantandose de su asiento, saludando al venerable Mahakachchana, haciendo el
padakkhina, recogiendo su lecho y su asiento, tomando su manto y su escudilla, partié hacia
Savatthi y, avanzando, poco a poco, llegé a Savatthi, al Bosque del Principe Jeta, al parque de
Anathapindika, a donde estaba el bhagavant y, una vez ahi, saludando al bhagavant, se senté a
un lado. Sentado a un lado, el venerable Sona le dijo al bhagavant: «Sehor, mi maestro, el
venerable Mahakachchana rinde homenaje al bhagavant prosternandose ante sus pies y pregunta
por su salud, bienestar, vigor, fuerza y comodidad».

«Oh, bhikkhu, ite encuentras bien? é(Estas bien? ¢(Es que has llegado sin fatigarte? ¢{No te has
cansado pidiendo limosna?»

«Oh, bhagavant, me encuentro bien, estoy bien, he llegado sin fatigarme y no me he cansado
pidiendo limosna». i i

Y el bhagavant le dijo al venerable Ananda: «Ananda, preparale un lecho y un asiento a este
bhikkhu que acaba de llegar». Y el venerable Amanda pensé: «Si el bhagavant me ha ordenado:
'Preparale un lecho y un asiento a este bhikkhu que acaba de llegar, entonces el bhagavant desea
alojarse con este bhikkhu en el mismo vihara*; el bhagavant desea alojarse con el venerable Sona
en el mismo vihdra». Y en el mismo vihara en que el bhagavant estaba alojado, Ananda le preparé
un lecho y un asiento al venerable Sona.

Y el bhagavant, habiendo pasado gran parte de la noche sentado al aire libre, después de
lavarse los pies, entré en el vihdra. Y el venerable Sona, habiendo pasado también gran parte de
la noche sentado al aire libre, después de lavarse los pies, entrd en el vihdra. Y el bhagavant,
levantandose al amanecer, le dijo al venerable Sona: «Por favor, bhikkhu, recita la doctrina».

Y diciendo: «Si, sefior», el venerable Sona, obedeciendo al bhagavant, recité de memoria los
dieciséis sitras que pertenecen al Atthakavagga #. Y el bhagavant, al terminar la récitacién de
memoria del venerable Sona, expresé su aprobacién diciendo: «Bien, bien, oh bhikkhu, has
aprendido bien, oh bhikkhu, los dieciséis sdtras del Atthakavagga®®, los has fijado bien en tu
mente; has reflexionado bien acerca de ellos. Tienes una voz agradable, clara, pura y que hace
comprender bien el sentido de lo que dices. {Cuantos afios de ordenado tienes, oh bhikkhu?”

«Un ano, bhagavant».

« ¢Por qué razon, oh bhikkhu, has demorado tanto tu ordenacién? »

«Desde hace mucho tiempo, sefior, yo habia visto el peligro de los placeres, pero la vida de
hogar tiene muchas dificultades, muchos deberes, muchas responsabilidades».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Habiendo visto el peligro que existe en el mundo,
habiendo conocido la doctrina libre de apegos,

el hombre de nobles sentimientos no goza en el mal,
el hombre puro no goza en el mal.

7. EL VENERABLE KANKHAREVATA



La meditacion libera de las dudas.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant, se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Kankharevata estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido, concentrado sobre su propio estado de pureza derivado del
ponerse mas alla de las dudas. El bhagavant vio al venerable Kankharevata sentado cerca suyo,
habiendo adoptado la postura pallanka, manteniendo el cuerpo erguido, concentrado sobre su
propio estado de pureza derivado del ponerse mas alla de las dudas.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Los que meditan

llenos de fervor y practicando la vida religiosa,
se liberan de todas las dudas

en este mundo y en el otro,

de las suyas propias,

de las que otros les provocaron.

8. EL CISMA DE LA CONGREGACION

Devadatta se propone dividir a la congregacion. Hacer el bien es facil para el bueno,; hacer el
mal es facil para el malo.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambus, en el Lugar-en-que-se-daba-de-comer-a-las-ardillas. En aque-
lla ocasiéon el venerable Ananda, en un dia uposatha, por la manana, después de vestirse,
tomando su manto y su escudilla, entré en Rajagaha en busca de limosna.

Devadatta vio al venerable Ananda, recorriendo Rajagaha en busca de limosna y, habiéndolo
visto, se acercé a donde se encontraba el venerable Ananda y, habiéndosele acercado, le dijo: «A
partir de hoy, amigo Ananda, yo llevaré a cabo el uposatha y las ceremonias de la congregacion
con prescindencia del bhagavant, con prescindencia de la congregacién de bhikkhus».

El venerable Ananda, después de haber recorrido Rajagaha en busca de limosna, regresando,
por la tarde, de la recoleccién de limosnas, se acercd a donde se encontraba el bhagavant, v,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se senté a un lado, y sentado a un lado, el
venerable Amanda le dijo al bhagavant:

«Sefior, por la maflana, después de vestirme, tomando mi manto y mi escudilla, entré en
Rajagaha en busca de limosna. Y Devadatta me vio, sefior, mientras yo recorria Rajagaha en
busca de limosna y, habiéndome visto, se acercé a donde yo me encontraba y, habiéndoseme
acercado, me dijo: 'A partir de hoy, amigo Ananda, yo llevaré a cabo el uposatha y las ceremonias
de la congregacién con prescindencia del bhagavant, con prescindencia de la congregacion de
bhikkhus. Senor, Devadatta hoy dia dividira a la congregacién y llevara a cabo el uposatha y las
ceremonias de la congregacién».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Al hombre bueno le es facil hacer el bien,
al hombre malo le es dificil hacer el bien,
al hombre malo le es facil hacer el mal,

a los buenos les es dificil hacer el mal



9. LOS GRITOS
Los habladores.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant recorria el pais de los Kosala en busca
de limosna en compafiia de un gran ndmero de bhikkhus. En aquella ocasidon numerosos
muchachos pasaron cerca del bhagavant dando gritos. El bhagavant vio a aquellos numerosos
muchachos pasando cerca de él dando gritos.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Sin rumbo fijo, con la apariencia de pandits,
hablando en todos los campos de la palabra,
cuando desean abrir la boca,
no saben qué los lleva a ello.

10. EL VENERABLE CHULAPANTHAKA

La concentracidn de la mente como medio para alcanzar el nirvana.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savathi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Chllapanthaka estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido, manteniendo su conciencia enfocada.

El bhagavant vio al venerable Chllapanthaka sentado cerca suyo, habiendo adoptado la postura
pallanka, manteniendo el cuerpo erguido, manteniendo su conciencia enfocada.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Que el bhikkhu

con su cuerpo firme, con la mente firme,
de pie, sentado o yaciendo,

enfoque su conciencia

y obtenga el estado extraordinario,
primero y ultimo.

Obteniendo aquel estado extraordinario,
primero y ultimo,

escapara a la mirada del rey de la muerte.

1. Ser destinado a alcanzar la condicién de buddha (iluminado).

2. los Tusita constituyen el cuarto mundo de dioses. Todo bodhisattva renace entre los dioses
Tusita en su Ultima existencia, antes de alcanzar la lluminacién.

3. Las tres ataduras son: la creencia en un yo, la duda y la fe en los ritos como medios para
obtener la Liberacion. Ellas impiden la Liberacién y encadenan al ciclo de las reencarnaciones.

4. El que ha entrado en la corriente, es decir el que se ha iniciado en la doctrina de Buda.

5. No expuesto a caer en el infierno ni a encarnarse en seres inferiores.

6. Persona que alcanza la lluminacion pero no ensefia la verdad al mundo.

7. Para manifestarle su desprecio.

8. Los dias uposatha son los dias que preceden a cada una de las fases de la luna. En uno de
esos dias se recitaba el Patimokkha (ver nota 1 del Capitulo IV) en las congregaciones budistas y



los bhikkhus confesaban sus faltas, y se exponia la doctrina. Se da el nombre de uposatha también
a las ceremonias que se realizaban en esos dias.

9. Seres sobrenaturales enemigos de los dioses.

10. Animales fantasticos.

11. Gandharvas: musicos celestiales.

12.Yojana: medida de longitud equivalente a siete millas.

13. Constituyen las cuatro castas tradicionales de la India: 1) guerreros, 2) sacerdotes, 3)
comerciantes y 4) servidores.

14. La autoconciencia puede aplicarse a: 1) los procesos del cuerpo, 2) la vida del sentimiento,
3) las percepciones de la vida diaria y 4) la actividad mental.

15. Esfuerzos encaminados a: 1) evitar que se produzcan en uno malas cualidades (dhamma); 2)
eliminar las malas cualidades ya producidas; 3) hacer que se produzcan en uno las buenas
cualidades y 4) mantener las buenas cualidades ya producidas.

16. La concentracion de la intencién, la concentracion de la energia, la concentracién del
pensamiento, la concentracion de la reflexidn.

17. Fe, energia, autoconciencia, concentracién de la mente y conocimiento.

18. Son las cinco facultades, pero dotadas de mayor intensidad.

19. La autoconciencia, la reflexién sobre la doctrina, energia, satisfaccién, calma, concentracion
de la mente e indiferencia.

20. Correcto punto de vista, correcta decision, correcta palabra, correcta accién, correcto modo de
vida, correcto esfuerzo, correcto estado de autoconciencia, correcta concentracion de la mente.

21. Por la destruccién de la creencia en un yo, de la duda y de la confianza en la eficacia de los
ritos religiosos el discipulo de Buda alcanza primero la condicién de sotdpanna, es decir, del que
ha entrado en la corriente. Ya no renacera en los destinos de misera existencia, esta seguro de la
Liberacion y obtendra el conocimiento supremo. Aniquiladas las ataduras y atenuados el amor, el
deseo y el odio se convierte en un sakadagamin, en alguien que no vuelve, es decir, que no
renace en este mundo, sino una vez mas; después alcanzara el fin del sufrimiento.

Al erradicar ademas el deseo de renacer en un mundo de sensualidad y también de odio, llega a
ser un anagamin, o sea, uno que ya no vuelve mas, que ya no renacera en un mundo de hombres,
sino en el mundo de Brahma y de ahi alcanzara el nirvana. Por la destrucciéon de todas las
impurezas se convierte por fin en un arhant, o sea, en aquel que ha alcanzado la meta final que
propone el Budismo: la sabiduria y la Liberacion.

22. Segun la variante de la edicion siamesa.

23. Es decir, que Sona pasé a formar parte de la congregacién de los bhikkhus.

24. Vivienda temporaria de los bhikkhus.

25. Capitulo Cuarto del Sdtta Nipata.

CAPITULO VI

LOS CIEGOS DE NACIMIENTO

1. EL ABANDONO DE LOS FACTORES CONDICIONANTES DE LA EXISTENCIA



Ananda pierde la ocasién de retener a Buda por més tiempo en este mundo. Diglogo entre Buda
y Mara, el Maligno. Mara insta a Buda a entrar en el parinirvdna, pues se han cumplido las
condiciones que el propio Buda fijé para ello. Buda abandona los factores condicionantes de la
existencia.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Vesali,
en el Gran Bosque, en el Pabellén-de-techos-inclinados. Y el bhagavant por la mafiana, después de
vestirse, tomando su manto y su escudilla, entrd6 en Vesali en busca de limosna. Habiendo
recorrido Vesali en busca de limosna, regresando por la tarde de la recoleccion de limosnas, le dijo
al venerable Ananda: «Toma un asiento, Ananda. Iremos a donde estd el monumento sepulcral de
Chapala para descansar durante las horas de calor».

Diciendo: «Si, sefior», el venerable Ananda, obedeciendo al bhagavant y tomando un asiento, lo
siguid paso a paso. Y el bhagavant se dirigié a donde estaba el monumento sepulcral de Chapala
y, una vez ahi, se sento en el asiento preparado para él; y, habiéndose sentado, el bhagavant le
dijo al venerable Ananda:

«Vesali es hermosa, oh Ananda, hermoso es el monumento sepulcral de Udena, hermoso es el
monumento sepulcral de Gotamaka, hermoso es el monumento sepulcral de los Siete Mangos,
hermoso es el monumento sepulcral de los Numerosos Hijos, hermoso es el monumento sepulcral
de Sarandada, hermoso es el monumento sepulcral de Chapala. Oh Ananda, quienquiera que haya
desarrollado, incrementado, dominado, practicado a fondo, experimentado, acrecentado, realizado
esforzadamente las cuatro bases de los poderes sobrenaturales, si lo deseara, podria vivir un ciclo
césmico o lo que queda del ciclo. Oh Ananda, el tathdgata ha desarrollado, incrementado,
dominado, practicado a fondo, experimentado, acrecentado, realizado esforzadamente las cuatro
bases de los poderes sobrenaturales. Si lo deseara, oh Amanda, el tathagata podria vivir un ciclo
cdésmico o lo que queda del ciclo». )

Aun cuando el bhagavant hizo clara su intencién, hizo claro su sentido, el venerable Ananda no
pudo comprender, no le suplicé al bhagavant: « i Sefior, viva el bhagavant un ciclo césmico; viva
el bien encaminado un ciclo césmico para bien de mucha gente, para felicidad de mucha gente,
por compasion del mundo, para beneficio, para bien, para felicidad de dioses y de hombres! »
-actuando como actuaria uno cuyo corazon estuviera poseido por Mara.

Por segunda vez el bhagavant le dijo al venerable Ananda:

«Vesali es hermosa, oh Ananda, hermoso es el monumento sepulcral de Udena, hermoso es el
monumento sepulcral de Gotamaka, hermoso es el monumento sepulcral de los Siete Mangos,
hermoso es el monumento sepulcral de los Numerosos Hijos, hermoso es el monumento sepulcral
de Sarandada, hermoso es el monumento sepulcral de Chapala. Oh, Ananda, quienquiera, que
haya desarrollado, incrementado, dominado, practicado a fondo, experimentado, acrecentado,
realizado esforzadamente las cuatro bases de los poderes sobrenaturales, si lo deseara, podria
vivir un ciclo césmico, o lo que queda del ciclo. Oh Ananda, el tathdgata ha desarrollado,
incrementado, dominado, practicado a fondo, experimentado, acrecentado, realizado es-
forzadamente las cuatro bases de los poderes sobrenaturales. Si lo deseara, oh Amanda, el
tathagata podria vivir un ciclo cosmico o lo que queda del ciclo». i

Aun cuando el bhagavant hizo clara su intencion, hizo claro su sentido, el venerable Ananda no
pudo comprender, no le suplicé al bhagavant: « iSefior, viva el bhagavant un ciclo cdsmico; viva el
bien encaminando un ciclo césmico para bien de mucha gente, para felicidad de mucha gente, por
compasion del mundo, para beneficio, para bien, para felicidad de dioses y de hombres i»
-actuando como actuaria uno cuyo corazon estuviera poseido por Mara. )

Y por tercera vez el bhagavant le dijo al venerable Ananda: «Vesali es hermosa, oh Ananda,
hermoso es el monumento sepulcral de Udena, hermoso es el monumento sepulcral de Gotamaka,
hermoso es el monumento sepulcral de los Siete Mangos, hermoso es el monumento sepulcral de
los Numerosos Hijos, hermoso es el monumento sepulcral de Sarandada, hermoso es el
monumento sepulcral de Chapala. Oh Ananda, quienquiera que haya desarrollado, incrementado,
dominado, practicado a fondo, experimentado, acrecentado, realizado esforzadamente las cuatro
bases de los poderes sobrenaturales, si lo deseara, podria vivir un ciclo césmico o lo que queda del



ciclo. Oh Ananda, el tathdgata ha desarrollado, incrementado, dominado, practicado a fondo,
experimentado, acrecentado, realizado esforzadamente las cuatro bases de los poderes sobrena-
turales. Si lo deseara, oh Ananda, el tathdgata podria vivir un ciclo césmico o lo que queda del
ciclo». .

Aun cuando el bhagavant hizo clara su intencién, hizo claro su sentido, el venerable Ananda no
pudo comprender, no le suplicé al bhagavant: « i Sefior, viva el bhagavant un ciclo césmico; viva
el bien encaminado un ciclo césmico para bien de mucha gente, para felicidad de mucha gente,
por compasion del mundo, para beneficio, para bien, para felicidad de dioses y de hombres! »
-actuando como actuaria uno cuyo corazon estuviera poseido por Mara._

Entonces el bhagavant le dijo al venerable Ananda: «Puedes irte, Ananda, cuando lo juzgues
conveniente». Diciendo: A

«Si, sefior», el venerable Ananda, obedeciendo el bhagavant levantandose de su asiento,
saludando al bhagavant, haciendo el padakkhina, se sent6 cerca, bajo un arbol.

Poco después que el venerable Ananda se retirara, Mara, el Maligno, se dirigié6 hacia donde
estaba el bhagavant y, una vez ahi, se quedd, de pie, a un lado; y, de pie, a un lado, Mara, el
Maligno, le dijo al bhagavant:

«Ya debe el bhagavant entrar en el parinirvana; ya debe el bien encaminado entrar en el
parinirvana,; ya es tiempo para el bhagavant de entrar en el parinirvana. Sefor, el bhagavant ha
dicho estas palabras: 'Yo, oh Maligno, no entraré en el parinirvdna mientras mis bhikkhus no sean
discipulos firmes, bien disciplinados, seguros de si, bien instruidos, conocedores de la doctrina,
que actien de conformidad con la doctrina, lleven una vida correcta, vivan de acuerdo con la
doctrina y que, exaltando a su propio maestro, expliquen, ensefen, den a conocer, difundan,
aclaren, analicen, comenten la doctrina; y, reprimiendo cualquier objecion que se produzca,
refutandola de acuerdo con la razén, prediquen la doctrina sublime'. Pues bien, sefior, ahora los
bhikkhus del bhagavant ya son discipulos firmes, bien disciplinados, seguros de si, bien instruidos,
conocedores de la doctrina, que actian de conformidad con la doctrina, llevan una vida correcta,
viven de acuerdo con la doctrina y, exaltando a su propio maestro, explican, ensefian, dan a
conocer, difunden, aclaran, analizan, comentan la doctrina; y, reprimiendo cualquier objecién que
se produce, refutandola de acuerdo con la razén, predican la doctrina sublime. Ya debe entonces
el bhagavant entrar en el parinirvana; ya debe el bien encaminado entrar en el parinirvana; ya es
tiempo para el bhagavant de entrar en el parinirvana.

El bhagavant ha dicho estas palabras: 'Maligno, yo no entraré en el parinirvdna mientras mis
bhikkhunis no sean discipulas firmes, bien disciplinadas, seguras de si, bien instruidas,
conocedoras de la doctrina, que actlen de conformidad con la doctrina, lleven una vida correcta,
vivan de acuerdo con la doctrina y que, exaltando a su propio maestro, expliquen ensefien, den a
conocer, difundan, aclaren, analicen, comenten la doctrina; y, reprimiendo cualquier objecidén que
se produzca, refutdndola de acuerdo con la razén, prediquen la doctrina sublime'. Pues bien,
sefnor, ahora las bhikkhunis del bhagavant ya son discipulas firmes, bien disciplinadas, seguras de
si, bien instruidas, conocedoras de la doctrina, que actian de conformidad con la doctrina, llevan
una vida correcta, viven de acuerdo con la doctrina y, exaltando a su propio maestro, explican,
ensefian, dan a conocer, difunden, aclaran, analizan, comentan la doctrina; y, reprimiendo
cualquier objecidn que se produce, refutdandola de acuerdo con la razén, predican la doctrina subli-
me. Ya debe entonces el bhagavant entrar en el parinirvdna, ya debe el bien encaminado entrar
en el parinirvana; ya es tiempo para el bhagavant de entrar en el parinirvana.

El bhagavant ha dicho estas palabras: 'Maligno, yo no entraré en el parinirvdana mientras mis
updsakas no sean discipulos firmes, bien disciplinados, seguros de si, bien instruidos, conocedores
de la doctrina, que actien de conformidad con la doctrina, lleven una vida correcta y vivan de
acuerdo con la doctrina y que, exaltando a su propio maestro, expliquen, ensefen, den a conocer,
difundan, aclaren, comenten la doctrina; y, reprimiendo cualquier objecién que se produzca,
refutandola de acuerdo con la razén, prediquen la doctrina sublime. Pues bien, sefior, ahora, los
updsakas del bhagavant ya son discipulos firmes, bien disciplinados, seguros de si, bien instruidos,
conocedores de la doctrina, que actlan de conformidad con la doctrina, llevan una vida correcta,
viven de acuerdo con la doctrina y, exaltando a su propio maestro, explican, ensefan, dan a



conocer, difunden, aclaran, analizan, comentan la doctrina; y, reprimiendo cualquier objecién que
se produce, refutandola de acuerdo con la tazdn, predican la doctrina sublime. Ya debe entonces
el bhagavant entrar en el parinirvana; ya debe el bien encaminado entrar en el parinirvana; ya es
tiempo para el bhagavant de entrar en el parinirvana.

El bhagavant ha dicho estas palabras: 'Maligno, yo no entrare' en el parinirvdna mientras mis
updsikas no sean discipulas firmes, bien disciplinadas, seguras de si, bien instruidas, conocedoras
de la doctrina, que actien de conformidad con la doctrina, lleven una vida correcta y vivan de
acuerdo con la doctrina y que, exaltando a su propio maestro, expliquen, ensefien, den a conocer,
difundan, aclaren, analicen, comenten la doctrina; y, reprimiendo cualquier objecién que se
produzca, refutdndola de acuerdo con la razén, prediquen la doctrina sublime, Pues bien, ahora,
las upasikas del bhagavant ya son discipulas firmes, bien disciplinadas, seguras de si, bien
instruidas, conocedoras de la doctrina, que actdan de conformidad con la doctrina, llevan una vida
correcta, viven de acuerdo con la doctrinas, y exaltando a su propio maestro, explican, ensefian,
dan a conocer, difunden, aclaran, analizan, comentan la doctrina; y, reprimiendo cualquier
objecion que se produce, refutandola de acuerdo con la razén, predican la doctrina sublime. Ya
debe entonces el bhagavant entrar en el parinirvana; ya debe el bien encaminado entrar en el
parinirvana, ya es tiempo para el bhagavant de entrar en el parinirvana.

El bhagavant ha dicho estas palabras: “Maligno, yo no entraré en el parinirvana mientras mi
vida religiosa no sea perfecta, fecunda, ampliamente difundida, conocida por muchos, al alcance
de todos; mientras no sea proclamada por hombres y por dioses'. Pues bien, sefior, ahora la vida
religiosa del bhagavant ya es perfecta, fecunda, estd ampliamente difundida, es conocida por
muchos, estd al alcance de todos; ya ha sido proclamada por hombres y por dioses. Ya debe el
bhagavant entrar en el parinirvana; ya debe el bien encaminado entrar en el parinirvana; ya es
tiempo para el bhagavant de entrar en el parinirvana».

Después que el Maligno hablé asi, el bhagavant le contestd: «No te preocupes, Maligno, pronto
tendrad lugar el parinirvdna del tathdgata, dentro de tres meses, el tathdgata entrard en el
parinirvana».

Y el bhagavant, en el monumento sepulcral de Chapala, atento y consciente, se liberé de los
factores condicionantes de la existencia; y una vez que se liberd de los factores condicionantes de
la existencia, se produjo un gran temblor de tierra terrible y horripilante y estallaron los tambores
celestiales.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

El sabio arrojé de si

los factores condicionantes de la existencia,
la existencia * fisica y la psiquica ?;

lleno de alegria interior, concentrado,
destrozd, como a una cota de malla,

Su propia existencia.

2: LOS SIETE ASCETAS DE CABELLOS
EN RODETE

Los espias del rey Pasenadi de Kosala. Es dificil conocer la verdadera forma de ser de una
persona. Uno debe conservar su independencia.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Parque del Este, en el palacio de la madre de Migara. En aquella ocasién el bhagavant,
habiendo salido de su retiro, por la tarde, estaba sentado en el pértico de la puerta exterior. Y el
rey Pasenadi de Kosala se acercd a donde estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado,
saludando al bhagavant, se senté a un lado.



Entonces pasaron cerca del bhagavant siete ascetas de cabellos en rodete, siete ascetas jainas,
siete ascetas desnudos, siete ascetas de los que usan un solo vestido y siete ascetas errantes de
largas ufas y largos pelos en sus sobacos, llevando sobre el hombro un bastén con un bulto en su
extremo.

El rey Pasenadi de Kosala vio a aquellos siete ascetas de cabellos en rodete, a los siete ascetas
jainas, a los siete ascetas desnudos, a los siete ascetas que usan un solo vestido y a los siete
ascetas errantes de largas ufias y largos pelos en sus sobacos, llevando sobre el hombro un
bastén con un bulto en su extremo y que pasaban cerca del bhagavant. Y, habiéndolos visto,
levantandose de su asiento, echdndose el manto sobre un hombro, poniendo su rodilla derecha
por tierra y haciendo el afjali hacia donde estaban los siete ascetas de cabellos en rodete, los
siete ascetas jainas, los siete ascetas desnudos, los siete ascetas que usan un solo vestido y los
siete ascetas errantes, por tres veces les dijo su nombre: «Sefiores, yo soy el rey Pasenadi de
Kosala; sefores, yo soy el rey Pasenadi de Kosala; sefiores, yo soy el rey Pasenadi de Kosala».

Y apenas se alejaron los siete ascetas de cabellos en rodete, los siete ascetas jainas, los siete
ascetas desnudos, los siete ascetas que usan un solo vestido y los siete ascetas errantes, el rey
Pasenadi de Kosala, se acercé a donde estaba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando
al bhagavant se sentd a un lado; y, sentado a un lado, el rey Pasenadi de Kosala le dijo al
bhagavant: «{Estos ascetas son arhants o ha ingresado en el camino que lleva a la condicién de
arhant? »

«Si son arhants o han ingresado en el camino que lleva a la condicién de arhant, esto es algo
dificil de saber para ti, oh gran rey, que eres un padre de familia, que disfrutas de los placeres,
que vives una vida dificultada por los hijo?, que te deleitas con el sdndalo de Benares, que usas
guirnaldas, perfumes, unguentos y que gozas con el oro y la plata.

iOh! gran rey, es conviviendo con una persona que uno puede llegar a conocer su moralidad y
siempre que uno, por largo tiempo y no por corto tiempo, la observe atentamente y no se le pase
desapercibida, siempre que uno sea inteligente y no un necio. Oh gran rey, es con el trato que uno
puede llegar a conocer la pureza de una persona siempre que uno, por largo tiempo y no por corto
tiempo, la observe atentamente y no se le pase desapercibida, siempre que uno sea inteligente y
no un necio. Oh gran rey, es en las desdichas que se puede llegar a conocer la pureza de una
persona, siempre que uno, por largo tiempo y no por corto tiempo, la observe atentamente y no se
les pase desapercibida siempre que uno sea inteligente y no un necio. Oh gran rey, es
conversando con una persona que se puede llegar a conocer su inteligencia y siempre que uno,
por largo tiempo y no por corto tiempo, la observe atentamente y no se le pase desapercibida,
siempre que uno sea inteligente y no un necio».

« iQué maravilloso, sefor, qué extraordinario, sefior, lo bien que ha dicho el bhagavant: “Si son
arhants o han ingresado en el camino que lleva a la condicién de arhant, esto es algo dificil de
saber para ti, oh gran rey, que eres un padre de familia, que disfrutas de los placeres, que vives
una vida dificultada por los hijos, que te deleitas con el sdndalo de Benares, que usas guirnaldas,
perfumes, unguentos y que gozas con el oro y la plata. Es conviviendo con una persona que uno
puede llegar a conocer su moralidad y siempre que uno, por largo tiempo y no por corto tiempo, la
observe atentamente y no se le pase desapercibida, siempre que uno sea inteligente y no un
necio. Oh gran rey, es con el trato que uno puede llegar a conocer la pureza de una persona
siempre que uno, por largo tiempo y no por corto tiempo, la observe atentamente y no se le pase
desapercibida, siempre que uno sea inteligente y no un necio. Oh gran rey, es en las desdichas
que se puede llegar a conocer la fortaleza de una persona y siempre que uno, por largo tiempo y
no por corto tiempo, la observe atentamente y no se le pase desapercibida, siempre que uno sea
inteligente y no un necio. Oh gran rey, es conversando con una persona que se puede llegar a
conocer su inteligencia y siempre que uno, por largo tiempo y no por corto tiempo, la observe
atentamente y no se le pase desapercibida, siempre que uno sea inteligente y no un necio.

Estos, sefior, son mis hombres, ladrones, espias que van observando el pais. Yo examinaré
después los informes que ellos hayan recogido previamente. Y ahora, sefior, después de limpiarse
el polvo y el sudor, bien bafados, bien perfumados, con los cabellos y las barbas bien peinados,
vestidos de blanco, se dedicaran a gozar, teniendo a su alcance, poseyendo, las cinco clases de



placeres sensuales» *.
El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasi6n este udana:

No debe uno esforzarse en todo
ni ser hombre de otro

ni vivir dependiendo de otro

ni comerciar con la doctrina.

3. LA MEDITACION
Buda medita sobre su progreso espiritual. El nirvana.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasion el bhagavant
estaba sentado meditando sobre las numerosas cualidades malas y perniciosas de si mismo que él
habia eliminado, y también sobre las numerosas cualidades buenas que en él habian alcanzado su
perfeccidn, porque él las habia cultivado.

Y el bhagavant, comprendiendo que él habia eliminado numerosas cualidades malas vy
perniciosas de si mismo y que numerosas cualidades buenas habian alcanzado en él su perfec-
cién, porque él las habia cultivado, dijo en aquella ocasidn este udana:

Anteriormente existid, después no existio;
no existié anteriormente, después existio;
ni existié ni existira ni existe ahora °.

4. LAS VARIADAS SECTAS |

Las discusiones sobre diversas teorias. Los ciegos de nacimiento y el elefante. Los hombres sélo
ven una parte de la verdad.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién se encontraban
en Savatthi numerosos samanes, brahmanes y mendicantes, de variadas sectas, que sostenian
diversas teorias, que aceptaban distintas creencias, que manifestaban diferentes inclinaciones,
gue se adherian a diversas doctrinas.

Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El mundo es eterno;
ésta es la verdad, lo demds es falso». Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se
expresaban asi: «El mundo no es eterno; esta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos
samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El mundo es limitado; esta es la
verdad, lo demas es falso». Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban
asi: «El mundo es ilimitado; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos samanes y
brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El alma es lo mismo que el cuerpo; ésta es la
verdad; lo demas es falso». Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban
asi: «El alma es una cosa y el cuerpo otra; esta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos
samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El tathdagata esta mas alld de la
muerte; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos samanes y brahmanes que
opinaban y se expresaban asi: «El tathdgata no estd mas alld de la muerte; ésta es la verdad lo
demas es falso».

Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El tathdgata esta y
no esta mas allad de la muerte; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos samanes y



brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El tathdgata no estd y no estd mas alla de la
muerte; ésta es la verdad, lo demas es falso».

Y asi ellos se peleaban, refiian, disputaban, vivian agrediéndose unos a otros con palabras
hirientes: «La verdad es asi, la verdad no es asi; la verdad no es asi, la verdad es asi».

Entonces, numerosos bhikkhus, por la mafiana, después de vestirse, tomando sus mantos y sus
escudillas entraron en Savatthi en busca de limosna. Habiendo recorrido Savatthi en busca de
limosna, retornando por la tarde de la recoleccién de limosnas, se acercaron a donde estaba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado. Entonces,
sentados a un lado, aquellos bhikkhus le dijeron al bhagavant: «Aqui, sefior, en Savatthi, se
encuentran numerosos samanes, brahmanes y mendicantes, de variadas sectas, que sostienen
diversas teorias, que aceptan distintas creencias, que manifiestan diferentes inclinaciones, que se
adhieren a diversas doctrinas. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi:
'El mundo es eterno; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que
opinan y se expresan asi: “El mundo no es eterno; ésta es la verdad, lo demas es falso”. Hay
algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: “El mundo es limitado; ésta es la
verdad, lo demds es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: “El
mundo es ilimitado; ésta es la verdad, lo demas es falso”. Hay algunos samanes y brahmanes que
opinan y se expresan asi: “El alma es lo mismo que el cuerpo; ésta es la verdad, lo demas es
falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: “El alma es una cosa y el
cuerpo es otra; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que
opinan y se expresan asi: “El tathdgata esta mas alld de la muerte; ésta es la verdad, lo demas es
falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: 'El tathdgata no estd mas
alld de la muerte; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que
opinan y se expresan asi: “El tathdgata esta y no esta mas alla de la muerte; ésta es la verdad, lo
demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: 'El tathdgata no
estd y no no esta mas alla de la muerte; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Y asi ellos se pelean,
rifen, disputan y viven agrediéndose unos a otros con palabras hirientes: 'La verdad es asi, la
verdad no es asi; la verdad no es asi, la verdad es asi'».

«Oh bhikkus, los mendicantes de otras sectas son ciegos, carecen de 0jos, no conocen el bien,
no conocen el mal, no conocen la doctrina, no conocen lo que no es la doctrina. Y al no conocer el
bien, al no conocer el mal, al no conocer la doctrina, al no conocer lo que no es la doctrina, se
pelean, rifien, disputan y viven agrediéndose unos a otros con palabras hirientes:

“La verdad es asi, la verdad no es asi; la verdad no es asi, la verdad es asi'.

Oh bhikkhus, en otro tiempo existié6 un rey en Savatthi. Ese rey llamé un dia a uno de sus
servidores y le dijo: “Ve td, buen servidor, y reine en un mismo lugar a todos los ciegos de
nacimiento que se encuentran en Savatthi'. Diciendo: “Si, sefior', aquel servidor, oh bhikkhus,
obedeciendo al rey, reunié a todos los ciegos de nacimiento que habia en Savatthi, y retorné a
donde se encontraba el rey y una vez ahi le dijo al rey:

'Ya estan reunidos, sefior, todos los ciegos que se encuentran en Savatthi'.

'Muéstrales ahora, buen servidor, a esos ciegos un elefante'.

Y aquel servidor, oh bhikkhus, diciendo: “Si, sefior', obedeciendo al rey, les mostré a los ciegos
un elefante. A algunos ciegos les mostré la cabeza del elefante y les dijo: “Asi es, ciegos, el
elefante'. A algunos ciegos les mostré la oreja del elefante y les dijo: 'Asi es, oh ciegos, el
elefante'. A algunos ciegos les mostré el colmillo del elefante y les dijo: 'Asi es, oh ciegos, el
elefante'. A algunos ciegos les mostré la trompa del elefante y les dijo: 'Asi es, oh ciegos, el
elefante'. A algunos ciegos les mostré el cuerpo del elefante y les dijo: “Asi es, oh ciegos, el
elefante'. A algunos ciegos les mostro el pie del elefante y les dijo: “Asi es, oh ciegos, el elefante'.
A algunos ciegos les mostrd la pata del elefante y les dijo: “Asi es, oh ciegos, el elefante'. A
algunos ciegos les mostré la cola del elefante y les dijo: 'Asi es, oh ciegos, el elefante'. A algunos
ciegos les mostrd el extremo de la cola del elefante y les dijo: 'Asi es, oh ciegos, el elefante'.

Aquel servidor, oh bhikkhus, después de haber mostrado a los ciegos el elefante, se acercé a
donde estaba el rey y, habiéndosele acercado, le dijo: “Sefior, los ciegos ya han visto el elefante,
haced ahora lo que os parezca conveniente



Y entonces aquel rey, oh bhikkhus, se acercé al lugar a donde se encontraban los ciegos y una
vez ahi, les dijo: 'Ciegos, habéis visto al elefante?’

'Lo hemos visto, sefor'.

'Entonces decidme, oh ciegos, écdmo es un elefante?’

Oh bhikkhus, los ciegos que habian visto la cabeza del elefante dijeron: 'Sefior, el elefante es
como un cantaro'. Los ciegos que habian visto la oreja del elefante dijeron: 'Sefior, el elefante es
como un cestdn para aventar el trigo'. Los ciegos que habian visto el colmillo del elefante dijeron:
'Sefior, el elefante es como un diente de arado'. Los ciegos que habian visto la trompa del elefante
dijeron: “Sefior, el elefante es como un timén de arado'. Los ciegos que habian visto el cuerpo del
elefante dijeron: 'Sefor, el elefante es como un granero'. Los ciegos que habian visto el pie del
elefante dijeron: “Sefior, el elefante es como la base de un pilar'. Los ciegos que habian visto la
pata del elefante dijeron: 'Sefior, el elefante es corno un mortero' - Los ciegos que habian visto la
cola del elefante dijeron: 'Senor, el elefante es como una mano de mortero'. Los ciegos que
habian visto el extremo de la cola del elefante dijeron: 'Sefior, el elefante es como una escoba'.

Y diciendo: 'El elefante es asi, el elefante no es asi, el elefante no es asi, el elefante es asi',
aquellos hombres empezaron a golpearse con los pufios. Y el rey estaba encantado.

Del mismo modo, oh bhikkhus, los mendicantes de otras sectas son ciegos, carecen de 0jos, no
conocen el bien, no conocen el mal, no conocen la doctrina, no conocen lo que no es la doctrina. Y
al no conocer el bien, al no conocer el mal, al no conocer la doctrina, al no conocer lo que no es la
doctrina, se pelean, rifien, disputan y viven agrediéndose unos a otros con palabras hirientes: 'La
verdad es asi, la verdad no es asi; la verdad no es asi, la verdad es asi'».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Algunos samanes y brahmanes,

estan entregados a esta clase de disputas
-hombres que ven sélo una parte de la verdad,
se disputan aferrandose a ella.

5. LAS VARIADAS SECTAS I

Las discusiones sobre diversas teorias. Estas no conducen a la verdad.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién se encontraban
en Savatthi numerosos samanes, brahmanes y mendicantes, de variadas sectas, que sostenian
diversas teorias, que aceptaban distintas creencias, que manifestaban diferentes inclinaciones,
que se adherian a diversas doctrinas.

Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El alma y el mundo
son eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos samanes y brahmanes que
opinaban y se expresaban asi: «El alma y el mundo no son eternos; ésta es la verdad, lo demas es
falso». Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El alma vy el
mundo son eternos y no son eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos
samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El alma y el mundo no son eternos y
no no son eternos; ésta es la verdad, lo demads es falso» - Habian algunos samanes y brahmanes
gue opinaban y se expresaban asi: «El alma y el mundo son creados por si mismos; ésa es la
verdad, lo demas es falso». Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban
asi: «El alma y el mundo son creados por otro; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian
algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El alma y el mundo son
creados por si mismos y creados por otro; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos
samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «El alma y el mundo no son creados por
si mismos y no son creados por otro; han surgido espontdneamente; ésta es la verdad, lo demas



es falso». Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi:

«La felicidad, la desgracia, el alma y el mundo son eternos; ésta es la verdad, lo demas es
falso». Habian algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «La felicidad, la
desgracia, el alma y el mundo no son eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian
algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «La felicidad, la desgracia, el
alma y el mundo son eternos y no son eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian
algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «La felicidad, la desgracia, el
alma y el mundo no son eternos y no no son eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian
algunos samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «La felicidad, la desgracia, el
alma y el mundo son creados por si mismos; ésta es la verdad lo demas es falso». Habian algunos
samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «La felicidad, la desgracia, el alma y el
mundo son creados por otro; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos samanes y
brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «La felicidad, la desgracia, el alma y el mundo son
creados por si mismos y creados por otro; ésta es la verdad, lo demas es falso». Habian algunos
samanes y brahmanes que opinaban y se expresaban asi: «La felicidad, la desgracia, el alma y el
mundo no son creados por si mismos y no son creados por otro; han surgido espontdneamente;
ésta es la verdad, lo demas es falso».

Y asi ellos se peleaban, refiian, disputaban y vivian agrediéndose unos a otros con palabras
hirientes: «La verdad es asi, la verdad no es asi; la verdad no es asi, la verdad es asi».

Entonces numerosos bhikkhus, por la mafiana, después de vestirse, tomando sus mantos y sus
escudillas, entraron en Savatthi en busca de limosna. Habiendo recorrido Savatthi en busca de
limosna, retornando por la tarde de la recoleccién de limosnas, se acercaron a donde estaba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado. Entonces,
sentados a un lado, aquellos bhikkhus le dijeron al bhagavant: «Aqui, sefior, en Savatthi, se
encuentran numerosos samanes, brahmanes y mendicantes, de variadas sectas, que sostienen
diversas teorias, que aceptan distintas creencias, que manifiestan diferentes inclinaciones, que se
adhieren a diversas doctrinas. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi:
“El alma y el mundo son eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos samanes y
brahmanes que opinan y se expresan asi: 'El alma y el mundo no son eternos; ésta es la verdad, lo
demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: “El alma vy el
mundo son eternos y no son eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos samanes y
brahmanes que opinan y que expresan asi: 'El alma y el mundo no son eternos y no no son
eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se
expresan asi: 'El alma y el mundo son creados por si mismos; ésta es la verdad, lo demas es falso'.
Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: “El alma y el mundo son
creados por otro; ésta es la verdad lo demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que
opinan y se expresan asi: 'El alma y el mundo son creados por si mismos y creados por otro; ésta
es la verdad lo demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi:
“El alma y el mundo no son creados por si mismos y no son creados por otro, han surgido
espontaneamente; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que
opinan y se expresan asi: “La felicidad, la desgracia, el alma y el mundo son eternos; ésta es la
verdad, lo demads es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: 'La
felicidad, la desgracia, el alma y el mundo no son eternos; ésta es la verdad lo demas es falso'.
Hay algunos samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: 'La felicidad, la desgracia, el
alma y el mundo son eternos y no son eternos, ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos
samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: 'La felicidad, la desgracia, el alma y el
mundo no son eternos y no no son eternos; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos
samanes y brahmanes que opinan y se expresan asi: 'La felicidad, la desgracia, el alma y el
mundo son creados por si mismos; ésta es la verdad, lo demds es falso'. Hay algunos samanes y
brahmanes que opinan y se expresan asi: 'La felicidad, la desgracia, el alma y el mundo son
creados por otro; ésta es la verdad, lo demds es falso'. Hay algunos samanes y brahmanes que
opinan y se expresan asi: “La felicidad, la desgracia, el alma y el mundo son creados por si
mismos y creados por otro; ésta es la verdad, lo demas es falso'. Hay algunos samanes y



brahmanes que opinan y se expresan asi: 'La felicidad, la desgracia, el alma y el mundo no son
creados por si mismos y no son creados por otro, han surgido espontaneamente; ésta es la
verdad, lo demas es falso'.

Y asi ellos se pelean, rifien, disputan y viven agrediéndose unos a otros con palabras hirientes:
'La verdad es asi, la verdad no es asi; la verdad no es asi, la verdad es asi'».

«Oh bhikkhus, los mendicantes de otras sectas son ciegos, carecen de 0jos, no conocen el bien,
no conocen el mal, no conocen la doctrina, no conocen lo que no es la doctrina. Y al no conocer el
bien, al no conocer el mal, al no conocer la doctrina, al no conocer lo que no es la doctrina, se
pelean, rifien, disputan y viven agrediéndose unos a otros con palabras hirientes: 'La verdad es asi
la verdad no es asi; la verdad no es asi, la verdad es asi ».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

Algunos samanes y brahmanes

estan entregados a esta clase de disputas
y mientras tanto se hunden

sin alcanzar terreno firme.

6. LAS VARIADAS SECTAS Il

Las discusiones sobre diversas teorias. La equivocada nocién del yo.
(Este sdtra es idéntico al anterior VI, 5 con excepcion del udana que dice:)

La humanidad esta encadenada a la idea
'vo soy el que actua”;

estd adherida a la idea

'otro es el que actua'.

No se han dado cuenta

ni han visto que esa es la espina.

Pero no existe:

'vo soy el que actua”

ni 'otro es el que actua',

para aquel que, cautamente,

ha visto esta espina.

La humanidad esta llena de vanidad,
atada por la vanidad,

encadenada por la vanidad;

y utilizando airadas palabras

en la defensa de sus doctrinas

no escapa al ciclo de las reencarnaciones.

7. ELVENERABLE SUBHUTI

La meditacion del venerable Subhdti.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Subh(ti estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,



manteniendo el cuerpo erguido, habiendo entrado en el samadhi sin pensamiento °. El bhagavant
vio al venerable Subh(ti sentado cerca suyo, habiendo adoptado la postura pallanka, manteniendo
el cuerpo erguido y habiendo entrado en el samadhi sin pensamiento.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Aquel cuyos pensamientos han sido destruidos,
bien dispuestos en su fuero interno;

aquél, dejando atras todo apego,

sin conciencia de las formas,

liberado de los cuatro lazos’

no renace jamas.

8. LA CORTESANA

Los dos grupos que se disputaban a una cortesana. Los dos extremos.' La religion y el
sensualismo. Sélo superando ambos extremos se libera uno de las reencarnaciones.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambds, en el Lugar-en-que-se-daba-comida-a-las-ardillas. En aquella
ocasidén, en Rajagaha, dos grupos estaban enamorados de cierta cortesana, apasionados por ella.
Se peleaban, refiian, disputaban y se atacaban unos a otros a pufietazos, se atacaban a pedradas,
se atacaban con garrotes, se atacaban con cuchillas. Y asi morian o se infligian terribles
sufrimientos.

Entonces numerosos bhikkhus, por la mafiana, después de vestirse, tomando sus mantos y sus
escudillas, entraron en Rajagaha en busca de limosna. Y habiendo recorrido Rajagaha en busca de
limosna, retornando por la tarde de la recolecciéon de limosnas, se acercaron a donde estaba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado. Entonces,
sentados a su lado, aquellos bhikkhus le dijeron al bhagavant: «Aqui, sefior, en Rajagaha, dos
grupos estan enamorados de cierta cortesana, apasionados por ella. Se pelean, rifien, disputan y
se atacan unos a otros a pufetazos, se atacan a pedradas, se atacan con garrotes, se atacan con
cuchillas. Y asi mueren o se infligen terribles sufrimientos».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Lo que han obtenido y lo que pueden obtener, ambas cosas estan compenetradas de impureza
y son propias de un enfermo o de quien lo imita. Aquellos para quienes lo esencial es el estudio, la
vida virtuosa, la vida religiosa y aquellos para quienes lo esencial es el culto: he aqui un extremo®.'
Aquellos que dicen: 'No hay nada malo en los placeres': he aqui el otro extremo. Estos dos
extremos alimentan los cementerios®, los cementerios a su vez alimentan su opinién®. No
conociendo la naturaleza de ambos extremos, unos se adhieren a ellos y otros van mas alla. Pero
aquellos que conociendo la naturaleza de ambos extremos, no persistieron en ellos y por tal razén
no se llenaron de vanidad -se puede decir que para ellos no existe ciclo de reencarnaciones.

9. SE PRECIPITAN....

Las mariposas nocturnas. Los que se precipitan no encuentran la verdad.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasion el bhagavant

estaba sentado al aire libre, en la profunda oscuridad de la noche, mientras ardian unas lamparas
de aceite.



En aquella ocasion numerosas mariposas nocturnas, volando hacia aquellas lamparas de aceite
y revoloteando alrededor de ellas, encontraban en ellas su perdicion, encontraban en ellas su
muerte; encontraban en ellas su perdicién y su muerte. Y el bhagavant vio a aquellas numerosas
mariposas nocturnas que, volando hacia aquellas ldmparas de aceite, revoloteando alrededor de
ellas, encontraban en ellas su perdicidn, encontraban en ellas su muerte; encontraban en ellas su
perdicién y su muerte.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Se precipitan, no encuentran la verdad;

se fabrican nuevos y nuevos lazos,

y como las mariposas nocturnas caen en la lampara,
asi algunos se entregan a lo que oyen, a lo que ven.

10. SURGEN...

Los honores concedidos a las otras sectas terminan cuando aparecen los tathagatas. Debido a
sus erréneas opiniones los miembros de otras sectas no se liberan del sufrimiento.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasion el venerable
Ananda se acercé a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al
bhagavant, se senté a un lado. Y, sentado a un lado, el venerable Ananda le dijo al bhagavant:

«Sefior, mientras no surgen en el mundo los tathdgatas, arhants, perfectamente iluminados, los
mendicantes de otras sectas son honrados, respetados, reverenciados, venerados, estimados por
todos y reciben como regalo tunicas, alimentos, lechos, asientos, medios de auxilio para el
enfermo y medicinas, y variados utensilios. Pero cuando surgen en el mundo los tathdgatas,
arhants, perfectamente iluminados, entonces los mendicantes de otras sectas no son honrados ni
respetados ni reverenciados ni venerados ni estimados por nadie ni reciben como regalo tinicas,
alimentos, lechos, asientos, ni medios de auxilios para el enfermo y medicinas, ni utensilios. Ahora
el bhagavant es honrado, respetado, reverenciado, venerado, estimado por todos, y recibe como
regalo tlnicas, alimentos, lechos, asientos, medios de auxilio para el enfermo y medicinas, y
variados utensilios - e igualmente la congregacion de bhikkhus».

«Ananda, asi es. Mientras no surgen en el mundo los tathdgatas, arhants, perfectamente
iluminados, los mendicantes de otras sectas son honrados, respetados, reverenciados, venerados,
estimados por todos y reciben como regalo tunicas, alimentos, lechos, asientos, medios de auxilio
para el enfermo y medicinas, y variados utensilios. Pero cuando surgen en el mundo los
tathagatas, arhants, perfectamente iluminados, entonces los mendicantes de otras sectas no son
honrados ni respetados ni reverenciados ni venerados ni estimados por nadie ni reciben como
regalo tunicas, alimentos, lechos, asientos, ni medios de auxilio para el enfermo y medicinas, ni
variados utensilios. Ahora el bhagavant es honrado, respetado, reverenciado, venerado, estimado
por todos, y recibe como regalo tunicas, alimentos, lechos, asientos, medios de auxilio para el
enfermo y medicinas, y variados utensilios - e igualmente la congregacion de bhikkhus».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

La luciérnaga brilla

mientras no surge el sol;

pero no bien sale el sol,

su luz se extingue y no brilla.

Asi es el brillo de los dialécticos,
mientras no surgen en este mundo
los perfectamente iluminados.



No alcanzan la pureza

los dialécticos y sus discipulos,

y, entregados a sus erréneas opiniones,
no se liberan del sufrimiento.

1. Existencia, en el original: sambhava. Ver nota 1, del Capitulo 1.

2. Tulam atulam del original literalmente significan: «medible y no medible». Los hemos
traducido por: «fisica y psiquica», de acuerdo con la explicacién dada por el comentador. Con
ambos términos el texto quiere abarcar todos los aspectos de la existencia.

3. Seyanam del original significa literalmente «lecho»; lo hemos traducido por «vida».

4. Es decir aquellos que corresponden a los cinco sentidos.

5. Estrofa de sentido oscuro. Pensamos que se refiere al nirvana.

6. Referencia a un tipo de concentracién ydguica que comporta la eliminacién de la actividad
reflexiva de la mente.

7. Los cuatro lazos son: el deseo, la existencia, las doctrinas erréneas y la ignorancia.

8. Extremo, es decir, forma de vida.

9. Con las sucesivas muertes que implica el ciclo de las reencarnaciones.

10. El miedo a la muerte fomenta a su vez la dedicacidn a las indicadas formas de vida.

11. Con este término debe entenderse segln el comentador, a los miembros de otras sectas.

CAPITULO VII

EL PEQUENO

1. BHADDIYA, EL ENANO |

El venerable Bhaddiya se libera de las impurezas al recibir la instruccion del venerable
Sériputta. La destruccién del sentido del «yo» libera del ciclo de las reencarnaciones.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Sariputta de muchas maneras instruia, incitaba, entusiasmaba y llenaba de gozo al venerable
Bhaddiya, el enano, mediante una conversacién muy variada sobre la doctrina.

Y la mente del venerable Bhaddiya, el enano, que habia sido instruida, incitada, entusiasmada y
llenada de gozo por el venerable Sariputta mediante una conversacion muy variada sobre la
doctrina, se liberé definitivamente! de sus impurezas.

Y el bhagavant vio que la mente del venerable Bhaddiya, el enano, que habia sido instruida,
incitada, entusiasmada y llenada de gozo por el venerable Sariputta mediante una conversacién
muy variada sobre la doctrina, se habia liberado definitivamente de sus impurezas.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Se ha liberado

de arriba, de abajo, de todas partes;
ya no imagina: «yo soy»

y, liberado en esta forma,

ha atravesado la corriente



que antes no atravesara,
para no renacer jamas.

2. BHADDIYA, EL ENANO I

El venerable Sériputta instruye al venerable Bhaddiya. El detenimiento del ciclo de las
reencarnaciones es el fin del sufrimiento.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Sariputta instruia, incitaba, entusiasmaba y llenaba de gozo al venerable Bhaddiya, el enano, con
tanto mayor empefio pues lo consideraba su discipulo, mediante una conversacién muy variada
sobre la doctrina.

Y el bhagavant vio al venerable Sariputta instruyendo, incitando, entusiasmando y llenando de
gozo al venerable Bhaddiya, el enano, con tanto mayor empefio pues lo consideraba su discipulo,
mediante una conversacion muy variada sobre la doctrina.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Ha interrumpido el ciclo de las reencarnaciones,
ha alcanzado la carencia de deseos.

El rio se ha secado y ya no fluye,

el ciclo de las reencarnaciones ha sido cortado,
se ha detenido:

es el fin del sufrimiento.

3. LOS APEGADOS |
La corrupcién moral en Savatthi. El apego a los placeres impide atravesar la corriente.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién, en Savatthi, la
mayoria de los hombres vivian desmedidamente apegados a los placeres, llenos de pasidn,
dominados por la codicia, esclavizados, atontados, adictos a los placeres, embriagados por ellos.

Entonces, numerosos bhikkhus, por la mafana, después de vestirse, tomando sus mantos y sus
escudillas, entraron en Savatthi en busca de limosna. Habiendo recorrido Savatthi en busca de
limosna, regresando por la tarde de la recoleccién de limosnas, se acercaron adonde estaba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado. Y, sentados
a un lado, aquellos bhikkhus le dijeron al bhagavant: «Aqui, sefior, en Savatthi, la mayoria de los
hombres viven desmedidamente apegados a los placeres, llenos de pasion, dominados por la
codicia, esclavizados, atontados, adictos a los placeres, embriagados por ellos».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasioén este udana:

Estan apegados a los placeres,

estan apegados a su apego a ellos,

no ven nada reprobable en las ataduras?;

y asi, apegados a su apego y a sus ataduras,
jamas atravesaran la grande y poderosa corriente.

4. LOS APEGADOS II



La corrupcién moral en Savatthi. El sometimiento a los placeres encadena a las
reencarnaciones.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasion, en Savatthi, la
mayoria de los hombres vivian desmedidamente apegados a los placeres, llenos de pasidn,
dominados por la codicia, esclavizados, atontados, adictos a los placeres, enceguecidos,
embriagados por ellos.

El bhagavant, por la mafiana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla, entré en
Savatthi en busca de limosna. Y el bhagavant vio en Savatthi que la mayoria de los hombres vivian
desmedidamente apegados a los placeres, llenos de pasion, dominados por la codicia,
esclavizados, atontados, adictos a los placeres, enceguecidos, embriagados por ellos.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasioén este udana:

Cegados por los placeres, envueltos por sus redes,
cubiertos por el manto del deseo,

capturados por el Amigo de los Desidiosos’®

como peces en la red del pescador,

van tras la vejez y la muerte

como un ternero mamoén va tras de su madre.

5. OTRA VEZ BHADDIYA, EL ENANO

Bhaddiya, el enano, objeto de la burla de sus comparieros, es un bhikkhu de gran poder e hizo
grandes progresos en la meditacion.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Bhaddiya, el enano, siguiendo paso a paso a un grupo de bhikkhus, se dirigi6 a donde se
encontraba el bhagavant.

El bhagavant vio al venerable Bhaddiya, el enano, que se acercaba desde lejos siguiendo paso a
paso a un grupo numeroso de bhikkhus - feo, desagradable, deforme y tratado con desprecio por
la mayoria de los bhikkhus vy, al verlo, les dijo a los bhikkhus:

« éVeis, oh bhikkhus, a aquel bhikkhu que se acerca desde lejos siguiendo paso a paso a un
grupo numeroso de bhikkhus

- feo, desagradable, deforme y tratado con desprecio por la mayoria de los bhikkhus?»

«Si, sefor».

«Oh bhikkhus, ese bhikkhu tiene gran poder, gran autoridad. No es facil de lograr aquella etapa
de la meditacion (samépatti) que este bhikkhu no alcanzé antes. El vive, habiendo conocido,
habiendo realizado, habiendo obtenido, por si mismo, en este mundo, la suprema perfeccion de la
vida religiosa por cuya causa los hijos de familia parten de sus casas para llevar una vida errante».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

El carro avanza sin ningun defecto,
con su toldo blanco y su sola rueda.
Miralo venir:

Tranquilo,

ha cortado la corriente,

esta libre de ataduras.

6. LA DESTRUCCION DEL DESEO



La meditacion del venerable Affidsikondanna. Preeminencia del sabio que se ha liberado.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Affasikondafifa estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido, concentrado sobre la liberacidon que proviene de la destruccion del
deseo.

Y el bhagavant vio al venerable Afnasikondafina sentado cerca suyo, habiendo adoptado la
postura pallanka, manteniendo el cuerpo erguido y concentrado sobre la liberaciéon que proviene
de la destruccion del deseo.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

¢Quién se atreveria a criticar

a aquel sabio que se ha liberado de los lazos,
que ya no tiene ninguna raiz clavada en tierra,
que no tiene hojas - cuanto menos lianas?
Aun los dioses lo alaban,

el mismo Brahma lo alaba.

7. LA DESTRUCCION DE LOS OBSTACULOS
La meditacion de Buda. Nadie puede despreciar al sabio que se ha liberado.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasion el bhagavant
estaba sentado concentrado sobre el abandono por si mismo de las caracteristicas y conceptos de
los obstaculos®.

El bhagavant, al ver que él habia abandonado las caracteristicas y los conceptos de los
obstaculos, dijo en aquella ocasién este udana:

El mundo incluyendo a los dioses

no desprecia a aquel sabio

que vive libre de deseos,

para el cual no existen

ni obstaculos ni arraigo,

que ha superado las ataduras y las barreras.

8. EL VENERABLE MAHAKACHCHANA

La meditacion del venerable Mahdkachchana. La concentracion de la mente como medio de
superar el deseo.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasién el venerable
Mahakachchana estaba sentado cerca del bhagavant, habiendo adoptado la postura pallanka,
manteniendo el cuerpo erguido, con su conciencia dirigida hacia su cuerpo, interiorizada,
totalmente estabilizada frente a su objeto.

Y el bhagavant vio al venerable Mahakachchana sentado cerca suyo, habiendo adoptado la
postura pallanka, manteniendo el cuerpo erguido, con su conciencia dirigida hacia su cuerpo,
interiorizada, totalmente estabilizada frente a su objeto.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:



Aquel que tiene su conciencia

siempre y constantemente

estabilizada, dirigida hacia su cuerpo

ni para él ni para mi seria,

ni para él ni para mi sera’

Trascendiendo gradualmente las etapas ©,
con el tiempo ha de superar el deseo.

9. ELPOZO

Los brahmanes quieren impedir que Buda beba de su pozo. Milagro realizado por el Buda. La
destruccidn del deseo: meta final.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant, recorriendo el pais de los Mallas con un
gran grupo de bhikkhus, llegé a una aldea de brahmanes Mallas, cuyo nombre era El Pilar. En
aquella ocasién los brahmanes jefes de familia de la aldea El Pilar oyeron decir: «El saman
Gotama, descendiente de los Sakya, ha dejado el clan de los Sakya para llevar una vida errante.
Recorriendo el pais de los Mallas con un gran grupo de bhikkhus ha llegado a El Pilar». Y entonces
llenaron el pozo hasta la boca con paja y hierbas, pensando: «iQue no tomen agua estos samanes
de cabezas rapadas!»

Y el bhagavant, apartandose del camino, se dirigio al pie de un arbol y una vez ahi se sent6 en
el asiento preparado para é€l. Y, habiéndose sentado, el bhagavant le dijo al venerable Ananda:
«Ve, Ananda, y trdeme agua de aquel pozo». )

Y cuando el bhagavant le dijo esto, el venerable Ananda le respondié: «Sefior, este pozo ha sido
tapado hasta la boca con paja y hierbas por los brahmanes, jefes de familia de El Pilar, pensando:
'Que estos samanes de cabezas rapadas no tomen agua ». A )

Por segunda vez entonces el bhagavant le dijo al venerable Ananda: «Ve, Ananda, y traeme
agua de aquel pozo». Por segunda vez entonces el venerable Ananda le respondié al bhagavant:
«Senor, este pozo ha sido tapado hasta la boca con paja y hierbas por los brahmanes, jefes de
familia de El Pilar, pensando: 'Que estos samanes de cabezas rapadas no tomen agua'».

Por tercera vez entonces el bhagavant le dijo al venerable Ananda: «Ve, Ananda, y traeme agua
de aquel pozo».

Y el venerable Ananda diciendo: «Si, sefior», obedeciendo al bhagavant, tomando una escudilla,
se dirigi6 hacia el pozo._

Cuando el venerable Ananda estuvo cerca del pozo, éste, arrojando de su boca toda la paja y las
hierbas, se llené de agua clara, pura, transparente, que llegaba hasta sus bordes e incluso
desbordaba. i

Y el venerable Ananda pensé: « iQué extraordinarios, sefior, qué maravillosos son el gran poder
y la gran autoridad del tathagata, pues cuando me acerqué al pozo, éste arrojando de su boca
toda la paja y las hierbas, se llené de agua, clara, pura, transparente, que llega hasta sus bordes,
e incluso desborda». Y, tomando agua con su escudilla, se acercé a donde estaba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, le dijo: « i Qué extraordinarios, sefior, qué maravillosos, sefior, son el gran
poder y la gran autoridad del tathagata, pues cuando me acerqué al pozo, éste, arrojando de su
boca toda la paja y las hierbas, se llené de agua clara, pura, transparente que llegaba hasta sus
bordes e incluso desbordaba! Beba agua el bhagavant; beba agua el bien encaminado».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

¢De qué serviria un pozo

si hay agua en todas partes?
éQué queda por buscar

si se cortd la raiz del deseo?



10. EL REY UDENA

El incendio del harem del rey Udena. Diversos grados de progreso en el camino hacia la
Liberacién. Concepcidn budista del mundo.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Kosambi,
en el parque de Ghosita. En aquella ocasion se incendié el harem del rey Udena, que se
encontraba en su jardin, y murieron quinientas mujeres, entre ellas Samavati.

Numerosos bhikkhus, por la mafiana, después de vestirse, tomando sus mantos y sus escudillas,
entraron en Kosambi en busca de limosna. Habiendo recorrido Kosambi en busca de limosna,
regresando por la tarde de la recoleccién de limosnas, se acercaron adonde se encontraba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un lado. Entonces
aquellos bhikkhus, sentados a un lado, le dijeron al bhagavant: «Sefior, se ha incendiado en
Kosambi harem del rey Udena, que se encontraba en su jardin, y murieron quinientas mujeres
entre ellas Samavati. ¢Cual es el destino, cudl es el futuro de estas upasikas?»

«Oh bhikkhus, algunas de estas upasikas han entrado en la corriente; algunas no han de renacer
sino una vez; otras, ya no renacerdn en este mundo. Oh bhikkhus, todas estas updsikds han
muerto no sin haber cosechado frutos».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Este mundo se manifiesta encadenado al error,
sometido a la existencia,

prisionero del apego,

necio,

envuelto por tinieblas.

Parece eterno:

para el que ve no es nada.

1. Traducimos anupddaya de acuerdo con el comentario.
2. Ver nota 3 del Capitulo V.

3. Mara. Ver nota 18 del Capitulo 1.

4. Los obstaculos son: la pasién, el odio, el error, la opinidn errénea, el deseo, el orgullo.
5. Versos de oscuro significado.
6. Etapas de la meditacidn.

CAPITULO VI

LOS HABITANTES DE PATALIGAMA

1. NIRVANA |

Buda caracteriza el nirvdna ante sus bhikkhus.



He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. En aquella ocasion el bhagavant
instruyd, incitd, entusiasmo, llené de gozo a los bhikkhus con una conversacién sobre la doctrina
relativa al nirvana. Y aquellos bhikkhus oian la doctrina, haciendo de ella el objeto de su atencién,
captandola en su mente en toda su integridad, concentrados, escuchando cuidadosamente.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Existe, oh bhikkhus, aquel dominio en que no se dan ni la tierra ni las aguas ni el luego ni el aire
ni el dominio de la infinitud del espacio, ni el dominio de la infinitud de la conciencia, ni el dominio
de la nada, ni el dominio del conocimiento y del no-conocimiento?!, ni este mundo ni el otro ni el
sol ni la luna. Yo os digo, oh bhikkhus, que ahi no se entra, que de ahi no se sale, que ahi no se
permanece, que de ahi no se decae y que de ahi no se renace. Carece de fundamento, carece de
actividad, no puede ser objeto del pensamiento. Es el fin del sufrimiento.

2. NIRVANA I

El nirvana es dificil de comprender.

(Este sOtra es idéntico al anterior VIII, 1 con excepcion del udana que dice:)
El nirvdna? es dificil de comprender,

pues la verdad no es facil de ver.

El deseo es atravesado por el que conoce,
para el que ve nada existe.

3. NIRVANA Il

Es el nirvana el que posibilita la salida’.
(Este s(tra es idéntico a los anteriores VIII, 1y 2 con excepcion del udana que dice:)

Existe, oh bhikkhus, lo no-nacido, no-devenido, no hecho, no-compuesto. Si no existiese, oh
bhikkhus, lo no-nacido, no-devenido, no-hecho, no-compuesto, no se percibiria en este mundo una
salida para lo nacido, devenido, hecho, compuesto. Pero, puesto que existe, oh bhikkhus, lo no-
nacido, no-devenido, no-hecho, no-compuesto, por tal razén se percibe una salida para lo nacido,
devenido, hecho, compuesto.

4. NIRVANA IV

Encadenamiento causal que produce el nirvana.

(Este sitra es idéntico a los anteriores VIII, 1-3 con excepcion del udana que dice:)

La inestabilidad existe para el que tiene apego, la inestabilidad no existe para el que no tiene
apego. Cuando no existe la inestabilidad, se produce la calma; cuando existe calma, no se
produce la inclinacién; cuando no existe inclinacién, no se produce ni llegada ni partida; cuando

no existe ni llegada ni partida, no se produce desaparicion ni reaparicién ¢; cuando no existe
desaparicién ni reaparicion®, ya no existe ni aqui ni mas alld, ni nada entre ambos. Es el fin del



sufrimiento.

5. CHUNDA

Chunda invita a comer al bhagavant. Enfermedad del bhagavant. Méritos adquiridos por
Chunda. Con la destruccién del deseo, del odio y error se alcanza el nirvana.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant, recorriendo el pais de los Mallas, en
companfia de un gran ndmero de bhikkhus, se dirigié hacia la ciudad de Pava. Alli, en Pava, el
bhagavant vivia en el Bosque de Mangos de Chunda, el hijo del orfebre.

Entonces Chunda, el hijo del orfebre, oyd decir: «El bhagavant, recorriendo el pais de los Mallas,
en compafia de un gran nimero de bhikkhus, ha llegado a Pava y esta viviendo en Pava, en el
Bosque de Mangos de Chunda». Y Chunda, el hijo del orfebre, se acercé a donde se encontraba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant se sent6 a un lado. Y a Chunda, el
hijo del orfebre, que estaba sentado a un lado, el bhagavant lo instruyd, lo incitd, lo entusiasmd, lo
llené de gozo con una conversacion sobre la doctrina. Y Chunda, el hijo del orfebre, instruido,
incitado, entusiasmado y llenado de gozo por el bhagavant mediante aquella conversacion sobre
la doctrina, le dijo al bhagavant: «Sefor, que el bhagavant, en compafia de su grupo de bhikkhus,
acepte comer mafiana en mi casa». El bhagavant acept6 guardando silencio.

Y Chunda, el hijo del orfebre, viendo que el bhagavant aceptaba, levantandose de su asiento,
saludando al bhagavant, haciendo el padakkhina, se retir6. Y Chunda, el hijo del orfebre, al
concluir la noche, habiendo hecho preparar en su propia casa delicioso alimento sélido y liquido y
abundante carne tierna de chancho’, anuncié al bhagavant que era hora de comer, diciéndole:
«Sefior, ya es hora, la comida esta preparada»

Y el bhagavant, por la mafiana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla, con el
grupo de bhikkhus, se dirigid a la casa de Chunda, el hijo del orfebre, y una vez ahi, se sentd en el
asiento preparado para él y, habiéndose sentado, el bhagavant le dijo a Chunda, el hijo del
orfebre: «Oh Chunda, sirveme a mi la carne tierna de chancho que has preparado y sirveles a los
bhikkhus el otro alimento sélido y liquido que has preparado». Diciendo: «Si, sefior», Chunda, el
hijo del orfebre, obedeciendo al bhagavant, le sirvié al bhagavant la carne tierna de chancho que
habia preparado y les sirvid a los bhikkhus el otro alimento sélido y liquido que habia preparado.

Y el bhagavant le dijo a Chunda, el hijo del orfebre:

«Chunda, entierra en un pozo la carne tierna de chancho que te ha quedado. Oh Chunda, yo no
veo en este mundo incluyendo a los dioses, a Mara y a Brahma, con sus samanes y brahmanes,
sus dioses y sus hombres, quién podria digerir bien esta comida, excepto el tathdgata». Diciendo:
«Si, sefior», Chunda, el hijo del orfebre, obedeciendo al bhagavant, enterrando en un pozo aquella
tierna carne de chancho que habia quedado, se acercdé a donde se encontraba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sent6 a un lado. Y el bhagavant habiendo
instruido, incitado, entusiasmado, llenado de gozo a Chunda, el hijo del orfebre, levantandose de
su asiento, se retiro.

Y una grave enfermedad le sobrevino al bhagavant, después de haber comido la comida de
Chunda, el hijo del orfebre. Eran fuertes dolores con disenteria de sangre, que lo llevarian a la
muerte. Entonces alli el bhagavant, compenetrado de auto-conciencia, soportaba todo sin
desalentarse. Y el bhagavant le dijo al venerable Ananda: «iVamos, Ananda! Iremos a la ciudad de
Kusinara». Diciendo: «Si, sefior», el venerable Ananda obedecié al bhagavant.

Después de comer el alimento de Chunda,
el hijo del orfebre,

-asi he oido decir-

el sabio tuvo una seria enfermedad

que lo llevaria a la muerte;



le sobrevino al Maestro una seria dolencia,

después de haber comido la tierna carne de chancho.
Y, habiéndose purgado, el bhagavant dijo:

«Voy a la ciudad de Kusinaré».

Y el bhagavant, apartandose del camino, se dirigio al pie de un arbol, y una vez ahi, le dijo al
venerable Ananda: «Vamos, Ananda, dobla en cuatro mi manto. Estoy cansado, me sentaré».
Diciendo: «Si, sefior», el venerable Ananda, obedeciendo al bhagavant, doblé su manto en cuatro.
El bhagavant se sento en el asiento preparado para él y, habiéndose sentado, le dijo al venerable
Ananda: «Vamos, Ananda, traeme agua; tengo sed, Ananda, beberé».

Cuando el bhagavant dijo esto, el venerable Ananda le respondié: «Sefor, ahora, unos
quinientos carros han pasado; agitada por las ruedas esta agua fluye, en poca cantidad, revuelta,
sucia. Sefor, esta cerca el rio Kukuttha, de aguas claras, agradables, frescas, cristalinas, de bellas
orillas, hermoso. Ahi el bhagavant podra beber agua y refrescar su cuerpo».

Por segunda vez el bhagavant le dijo al venerable Ananda:

«Vamos, Ananda, trdéeme agua; tengo sed, Ananda, beberé». Por segunda vez el venerable
Ananda le dijo al bhagavant:

«Sefior, ahora, unos quinientos carros han pasado; agitada por las ruedas esta agua fluye, en
poca cantidad, revuelta, sucia. Sefior, estd cerca el rio Kukuttha, de aguas claras, agradables,
frescas, cristalinas, de bellas orillas, hermoso. Ahi el bhagavant podra beber agua y refrescar su
cuerpo». A

Por tercera vez el bhagavant le dijo al venerable Ananda:

_ «Vamos, Ananda, traeme agua; tengo sed, Ananda, beberé». Diciendo: «Si, sefior», el venerable
Ananda, obedeciendo al bhagavant, tomando su escudilla, se acercé a aquel riachuelo. Y aquel
riachuelo que habia sido agitado por las ruedas de los carros y que fluia en poca cantidad, revuelto
y sucio, empez0 a fluir claro, transparente, puro, apenas el venerable Ananda se le acerco.

Y el venerable Ananda pensd: « iQué maravillosos, sefior, qué extraordinarios, sefior, son en
verdad el gran poder, la gran autoridad del tathdgata! Pues este riachuelo agitado por las ruedas
de los carros y que fluia, en poca cantidad, revuelto y sucio, apenas yo me acerqué a él, comenzé
a fluir claro, transparente, puro». Y, tomando agua con la escudilla, regresé a donde se encontraba
el bhagavant y, habiendo regresado, le dijo:

« i Qué maravillosos, sefior, qué extraordinarios, sefior, son el gran poder y la gran autoridad del
tathagata! Pues este riachuelo que habia sido agitado por las ruedas de los carros y que fluia, en
poca cantidad, revuelto y sucio, apenas yo me acerqué a él, comenzé a fluir claro, transparente,
puro. Beba agua el bhagavant, beba agua el bien encaminado». Y el bhagavant bebio el agua.

El bhagavant con un gran ndmero de bhikkhus se dirigié hacia el rio Kukuttha y una vez ahi, se
sumergié en el rio, se bafd, bebié sus aguas y saliendo nuevamente se dirigié al Bosque de
Mangos y una vez ahi, le dijo al venerable Chundaka:

«Vamos, Chundaka, dobla en cuatro mi manto. Estoy cansado, Chundaka, me echaré». Diciendo:
«Si, seflor», el venerable Chundaka, obedeciendo al bhagavant, doblé su manto en cuatro. Y el
bhagavant adopté la postura de ledn, sobre su lado derecho, colocando un pie encima del otro,
atento, compenetrado de autoconciencia, fijando su atencién en la conciencia de la energia®. El
venerable Chundaka se sentd ahi mismo, frente al bhagavant.

El iluminado (buddha) llegé al rio Kukuttha,

de aguas claras, agradables, transparentes;

el Maestro, sumamente cansado, se sumergié en él
el tathagata, sin igual en este mundo.

Después de banarse y de beber, el Maestro salid,
honrado, en medio de una multitud de bhikkhus.
El Maestro, el que transmite la enserianza,

el bhagavant en este mundo,



llegé al Bosque de Mangos, él, el gran rishi’.
Le dijo al bhikkhu llamado Chundaka:
«Extiéndeme doblado en cuatro

un manto como lecho».

Y Chunda, a pedido del disciplinado,

rapidamente extendié un manto doblado en cuatro
El Maestro, sumamente cansado, se acosto

y Chunda se sentd frente a él.

Y el bhagavant le dijo al venerable Ananda: «Pudiera ser, Ananda, que alguien hiciera surgir
remordimientos en Chunda, el hijo del orfebre, diciéndole: 'Amigo Chunda, ha sido un dafio para ti,
ha sido una mala adquisicion para ti, que el tathagata haya alcanzado el parinirvana después de
haber comido la Ultima comida que tu le diste como limosna'. Ananda, ese remordimiento de
Chunda, el hijo del orfebre, debe ser reprimido, diciéndole:

'Amigo Chunda, ha sido una felicidad para ti, ha sido una buena adquisicién para ti, que el
tathagata haya alcanzado el parinirvana después de haber comido la Ultima comida que tu le diste
como limosna. Personalmente, amigo Chunda, le oi decir al bhagavant, personalmente recibi de él
estas palabras:

'‘Estas dos clases de comida que se da como limosna tienen iguales frutos, tienen iguales
resultados; tienen mayores frutos y dan origen a mayores méritos que otras comidas que se da
como limosna. éCudles son esas dos? Una es la comida dada como limosna, después de la cual un
tathagata alcanza la suprema lluminacion; la otra es la comida dada como limosna, después de la
cual un tathagata alcanza el parinirvdna, carente de sustrato. Estas dos clases de comida dadas
como limosna tienen iguales frutos y tienen iguales resultados; tienen mayores frutos y dan origen
a mayores méritos que otras comidas que se dan como limosna'.

El venerable Chunda, el hijo del orfebre, ha acumulado un karman que produce la duracién
completa de la vida; el venerable Chunda, el hijo del orfebre, ha acumulado un karman que
produce la belleza, ha acumulado un karman que produce la felicidad, ha acumulado un karman
que conduce al cielo, ha acumulado un karman que produce la fama, ha acumulado un karman
gue produce la soberania'. Asi, el remordimiento de Chunda, el hijo del orfebre, oh Ananda, debe
ser reprimido».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Crece el mérito de aquel que da.

No se acumula el odio en aquel que se controla.
El bueno abandona el mal;

con la destruccion del deseo, del odio y del error,
alcanza el nirvana.

6. LOS HABITANTES DE PATALIGAMA

Los habitantes de Pataligama hospedan a Buda y a sus monjes. Los cinco bienes que produce la
conducta buena. Los cinco males que produce la conducta mala. La construccién de la ciudad de
Pataliputra. Necesidad de honrar a las divinidades

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant recorriendo el pais de los Magadhas con
un grupo numeroso de bhikkhus, llegé a la aldea de Pataligama. Y los updsakas de Pataligama
oyeron decir: «El bhagavant, recorriendo el pais de los Magadhas con un grupo numeroso de



bhikkhus, ha llegado a Pataligama». Y los updsakas de Pataligama se acercaron a donde se
encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentaron a un
lado y, sentados a un lado, los updsakas de Pataligama le dijeron al bhagavant:

«Sefior, que el bhagavant acepte nuestra casa como residencia». Y el bhagavant aceptd
guardando silencio.

Los updsakas de Pataligama viendo la aceptacion del bhagavant, levantandose de sus asientos,
saludando al bhagavant, haciendo el padakkhina, se dirigieron a su casa y una vez alli, arreglando
la casa de modo que todo estuviera dispuesto, preparando los asientos, instalando una gran vasija
de agua, colgando una ldampara de aceite, se acercaron a donde se encontraba el bhagavant v,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se pararon a un lado y, parados a un lado, los
updsakas de Pataligama dijeron al bhagavant: «Sefor, hemos arreglado la casa de modo que todo
esté dispuesto, hemos preparado los asientos, instalado una gran vasija de agua y hemos colgado
una lampara de aceite, que el bhagavant actle como le parezca conveniente».

Y el bhagavant, por la mafana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla, se dirigio
con su grupo de bhikkhus a la casa y una vez alli, habiéndose lavado los pies, entrando en la casa,
se sentd contra el pilar del medio, mirando en direccién al este. El grupo de bhikkhus, habiéndose
lavado los pies, entrando en la casa, se sentd contra el muro del oeste, mirando en direccién al
este, enfrente del bhagavant. Los upasakas de Pataligama, habiéndose lavado los pies, entrando
en la casa, se sentaron contra el muro del este, mirando en direccién al Oeste, enfrente del
bhagavant. Y el bhagavant les dijo a los upasakas de Pataligama:

«Existen, oh jefes de familia, estos cinco males para el hombre inmoral por haberse apartado de
la disciplina moral. {Cudles son? Oh jefes de familia, en este mundo, el hombre inmoral que se ha
apartado de la disciplina moral, sufre una gran pérdida de su fortuna a causa de su negligencia.
Este es el primer mal para el hombre inmoral por haberse apartado de la disciplina moral.

Luego, oh jefes de familia, una mala reputacion se establece para el hombre inmoral que se ha
apartado de la disciplina moral. Este es el segundo mal para el hombre inmoral por haberse
apartado de la disciplina moral.

Luego, oh jefes de familia, el hombre inmoral que se ha apartado de la disciplina moral, a
cualquier grupo al cual se acerque, ya sea de kshatriyas, ya sea de brahmanes, ya sea de jefes de
familia, ya sea de samanes, se acerca timido y confuso. Este es el tercer mal para el hombre
inmoral por haberse apartado de la disciplina moral.

Luego, oh jefes de familia, el hombre inmoral que se ha apartado de la disciplina moral muere
lleno de inquietudes. Este es el cuarto mal para el hombre inmoral por haberse apartado de la
disciplina moral.

Luego, oh jefes de familia, el hombre inmoral que se ha apartado de la disciplina moral, con Ila
destruccion del cuerpo, después de la muerte, renace en un mundo de dolor, en un lugar de
sufrimiento, en un dominio de castigo, en un infierno. Este es el quinto mal para el hombre inmoral
por haberse apartado de la disciplina moral.

Oh jefes de familia, éstos son los cinco males para el hombre inmoral por haberse apartado de la
disciplina moral.

Existen, oh jefes de familia, estos cinco bienes para el hombre moral por el cumplimiento de la
disciplina moral. ¢(Cuales son? Oh jefes de familia, en este mundo, el hombre moral que cumple la
disciplina moral, a causa de su diligencia adquiere un gran cimulo de fortuna. Este es el primer
bien para el hombre moral por el cumplimiento de la disciplina moral.

Luego, oh jefes de familia, una buena reputacion se establece para el hombre moral que cumple
la disciplina moral. Este es el segundo bien para el hombre moral por el cumplimiento de la
disciplina moral.

Luego, oh jefes de familia, el hombre moral que cumple la disciplina moral, a cualquier grupo al
cual se acerque, ya sea de kshatriyas, ya sea de brahmanes, ya sea de jefes de familia, ya sea de
samanes, se acerca seguro y confiado. Este es el tercer bien para el hombre moral por el
cumplimiento de la disciplina moral.

Luego, oh jefes de familia, el hombre moral que cumple la disciplina moral muere libre de
inquietudes. Este es el cuarto bien para el hombre moral por el cumplimiento de la disciplina



moral.

Luego, oh jefes de familia, el hombre moral que cumple la disciplina moral, con la destruccion
del cuerpo, después de la muerte, renace en un mundo de felicidad, en un cielo. Este es el quinto
bien para el hombre moral por el cumplimiento de la disciplina moral.

Oh jefes de familia, éstos son los cinco bienes para el hombre moral por el cumplimiento de la
disciplina moral».

Y el bhagavant, habiendo instruido, incitado, entusiasmado, llenado de gozo a los updsakas de
Patallgama hasta muy entrada la noche con una conversacion sobre la doctrina, los despidio
diciéndoles: «Oh, jefes de familia, la noche esta avanzada, Haced ahora lo que os parezca
conveniente». Y los upésakas de Pataligama contentos y alegres con la palabra del bhagavant,
levantandose de sus asientos, saludando al bhagavant, haciendo el padakkhina, se retiraron. Y el
bhagavant, poco después de que partieran los upasakas de Pataligama, entré en el cuarto vacio.

En aquella ocasién Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, construian una ciudad
en la aldea de Pataligama, para contener a los Vajjis. Y en aquella ocasiéon también numerosas
divinidades, por millares, ocuparon lugares de Pataligama. Las divinidades de gran poder inclinan
las mentes de los reyes de gran poder y de sus Grandes Ministros para que construyan sus
residencias ahi donde ellas han ocupado lugares. Las divinidades medianas inclinan las mentes de
los reyes medianos y de sus Grandes Ministros para que construyan sus residencias ahi donde
ellas han ocupado lugares. Las divinidades pequefas inclinan las mentes de los reyes pequenos y
de sus Grandes Ministros para que construyan sus residencias ahi donde ellas han ocupado
lugares.

Y el bhagavant vio con su ojo divino, puro, sobrehumano, a aquellas divinidades, por millares,
ocupando lugares de Pataligama. Las divinidades de gran poder inclinan las mentes de los reyes
de gran poder y de sus Grandes Ministros para que construyan sus residencias ahi donde ellas han
ocupado lugares. Las divinidades medianas inclinan las mentes de los reyes medianos y de sus
Grandes Ministros para que construyan sus residencias ahi donde ellas han ocupado lugares. Las
divinidades pequenas inclinan las mentes de los reyes pequenos y de sus Grandes Ministros para
que construyan sus residencias ahi donde ellas han ocupado lugares.

Y el bhagavant, levantandose de su asiento, en el amanecer de aquella noche, le dijo al
venerable Ananda:

«Ananda, iquiénes estdn construyendo una ciudad en la aldea de Pataligama?».

«Sefior, Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, estan construyendo una ciudad en
la aldea de Pataligama, para contener a los Vajjis».

«Oh, Ananda, como si hubieran consultado con los Treinta y Tres dioses, asi Sunidha vy
Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, estan construyendo una ciudad en la aldea de Pa-
taligdma, para contener a los Vajjis. Y aqui, oh Ananda, yo he visto con mi ojo divino, puro,
sobrehumano, a numerosas divinidades, por millares, ocupando lugares de Pataligama. Las
divinidades de gran poder inclinan las mentes de los reyes de gran poder y de sus Grandes
Ministros para que construyan sus residencias ahi donde ellas han ocupado lugares. Las divi-
nidades medianas inclinan las mentes de los reyes medianos y de sus Grandes Ministros para que
construyan sus residencias ahi donde ellas han ocupado lugares. Las divinidades pequefias
inclinan las mentes de los reyes pequefos y de sus Grandes Ministros para que construyan sus
residencias ahi donde ellas han ocupado lugares. Oh Ananda, en lo que se refiere al dominio ario,
en lo que se refiere al comercio, ésta sera la mejor ciudad, Pataliputra, emporio de mercaderias®.
Pero, oh Ananda, tres peligros habra para Pataliputra: originados en el fuego, en el agua, en la
ruptura de alianzas».

Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, se acercaron a donde se encontraba el
bhagavant y, habiéndosele acercado, se saludaron amistosamente con el bhagavant y, después
de un intercambio de palabras cordiales y corteses, se pararon a un lado. Parados a un lado,
Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, le dijeron al bhagavant: «Que el sefior
Gotama acepte comer hoy con nosotros en compafia de su grupo de bhikkhus». Y el bhagavant
aceptd guardando silencio.

Y Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, viendo que el bhagavant aceptaba, se



dirigieron a su propia casa y una vez ahi, habiendo hecho preparar en su propia casa delicioso
alimento sélido y alimento liquido, le anunciaron al bhagavant que ya era hora, diciéndole: «Sefior
Gotama, ya es hora, la comida esta lista».

Y el bhagavant, por la mafana, después de vestirse, tomando su manto y su escudilla, con su
grupo de bhikkhus se dirigié a la casa de Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, y
una vez ahi, se sentd en el asiento preparado para él. Sunidha y Vassakara, personalmente,
halagaron y atendieron a aquel grupo de bhikkhus con el bhagavant a la cabeza, con delicioso
alimento sélido y alimento liquido.

Y Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, después de ver que el bhagavant habia
comido y que habia retirado su mano de la escudilla, tomando un asiento bajo, se sentaron a un
lado. Y el bhagavant a Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, que estaban sentados
a un lado, les agradecié con estos versos:

Dondequiera que el hombre sabio construya su casa,
dando de comer a los buenos, a los auto controlados,
a los que llevan una vida religiosa,

presente ofrendas a las divinidades que ahi residan.
Ellas, honradas, lo honraran,

Veneradas, lo veneraran.

Sentiran compasién por él,

como una madre por su propio hijo.

El hombre a quien las divinidades compadecen,
siempre encuentra la felicidad.

Y el bhagavant, habiendo agradecido a Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha,
con estos versos, levantandose de su asiento, se fue.

En aquella ocasién Sunidha y Vassakara, Grandes Ministros de Magadha, seguian paso a paso al
bhagavant pensando:

«La puerta por donde hoy el saman Gotama saldra, se llamara la puerta de Gotama, el vado por
donde cruzara el rio Ganges, se llamara el vado de Gotama».

Y asi, la puerta por donde el bhagavant salid, se llamé la Puerta de Gotama. Y el bhagavant se
dirigié al rio Ganges. En aquella ocasién el rio Ganges estaba crecido, lleno hasta el borde, de tal
manera que un cuervo podia beber facilmente sus aguas. Algunos hombres buscaban una barca,
otros buscaban una balsa de troncos, otros construian una balsa de cafias, deseosos de ir a la otra
orilla. Y, con la misma rapidez con que un hombre fuerte extenderia el brazo que tiene encogido o
encogeria el brazo que tiene extendido, el bhagavant desapareci6é de esta orilla del rio Ganges y
aparecié en la otra orilla con su grupo de bhikkhus.

Y el bhagavant vio a aquellos hombres, algunos de los cuales buscaban una barca, otros una
balsa con troncos, otros construian una balsa de cafias, deseosos de ir a la otra orilla.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Aquellos que cruzan el océano
haciendo un puente,

dejando atras los pantanos-

pues el hombre construye su balsa-

los hombres sabios lo han atravesado®.

7. LOS DOS CAMINOS

El venerable Nagasamala es asaltado por ladrones. El sabio debe abandonar lo malo.



He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant iba por el camino principal, en el pais de
los Kosala, con el venerable Nagasamala como acompafante. Y el venerable Nagasamala vio que
el camino se bifurcaba y al verlo le dijo al bhagavant: «Sefor bhagavant, éste es el camino,
vayamos por él». Cuando el venerable Nagasamala dijo asi, el bhagavant le contesto:
«Nagasamala, aquel otro es el camino, vayamos por él».

Por segunda vez el venerable Nagasamala le dijo al bhagavant: «Sefior bhagavant, éste es el
camino, vayamos por él». Por segunda vez el bhagavant le contest6 al venerable Nagasamala:
«Nagasamala, aquel otro es el camino, vayamos por él».

Por tercera vez el venerable Nagasamala le dijo al bhagavant: «Sefior bhagavant, éste es el
camino, vayamos por él». Por tercera vez el bhagavant le contestd al venerable Nagasamala:
«Nagasamala, aquel otro es el camino, vayamos por él» Y el venerable Nagasamala, poniendo en
el suelo el manto y la escudilla del bhagavant, se fue diciendo: «Aqui estan, sefior, el manto y la
escudilla del bhagavant».

Y mientras el venerable Nagasamala iba por aquel camino, unos ladrones, saliéndole al
encuentro, lo golpearon con pufos y pies, rompieron su escudilla y destrozaron su manto. Y el
venerable Nagasamala con su escudilla rota y su manto destrozado, se acercé a donde se
encontraba el bhagavant y, habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentd a un lado vy,
sentado a un lado, el venerable Nagasamala le dijo al bhagavant: «Sefior, mientras yo iba por
aquel camino, unos ladrones, saliéndome al encuentro, me golpearon con pufios y con pies,
rompieron mi escudilla y destrozaron mi manto».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Viajando en companiia,

viviendo solo

0 mezclandose con los demas,

el sabio, distinguiendo lo que es malo,
0 abandona,

como la garza que bebe la leche,

deja de lado el agua™.

8. VISAKHA
La muerte de la nieta de Visakha. Lo que se quiere es causa de sufrimiento.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Parque del Este, en el palacio de la madre de Migara. En aquella ocasiéon muri6 la nieta de
Visakha, madre de Migara, una nifia agradable y muy querida. Y Visakha, madre de Migara, con las
ropas y el pelo ain humedos??, se acercé al amanecer a donde se encontraba el bhagavant vy,
habiéndosele acercado, saludando al bhagavant, se sentd a un lado. Y el bhagavant le dijo a
Visakha, la madre de Migara, que estaba sentada a un lado:

«éPor qué has venido aqui, oh Visakha, al amanecer con las ropas y el pelo ain himedos?»

«Sefior, mi nieta, una nifia agradable y muy querida, ha muerto. Por esta razén yo he venido
aqui al amanecer con las ropas y el pelo adn himedos».

«Visakha édesearias tener tantos hijos y nietos como hombres hay en Savatthi?»

«Oh bhagavant, yo desearia tener tantos hijos y nietos como hombres hay en Savatthi».

«Visakha écuadntos hombres mueren diariamente en Savatthi? »

«Sefior, diez hombres mueren diariamente en Savatthi o nueve hombres mueren diariamente en
Savatthi u ocho hombres mueren diariamente en Savatthi, o siete hombres mueren diariamente
en Savatthi o seis hombres mueren diariamente en Savatthi o cinco hombres mueren diariamente
en Savatthi o cuatro hombres mueren diariamente en Savatthi o tres hombres mueren
diariamente en Savatthi o dos hombres mueren diariamente en Savatthi o un hombre, sefior,



muere diariamente en Savatthi. Sefior, Savatthi estd llena de hombres que mueren».

«&Qué piensas, Visakha? ¢Alguna vez estarias sin el pelo hUmedo o sin la ropa himeda? »

«Pues no, sefor. Seria demasiado para mi, sefior, con tantos hijos y nietos».

«Oh Visakha, quienes tienen cien cosas queridas, tienen cien sufrimientos; quienes tienen
noventa cosas queridas, tienen noventa sufrimientos; quienes tienen ochenta cosas queridas, tie-
nen ochenta sufrimientos; quienes tienen setenta cosas queridas, tienen setenta sufrimientos;
quienes tienen sesenta cosas queridas, tienen sesenta sufrimientos; quienes tienen cincuenta
cosas queridas, tienen cincuenta sufrimientos; quienes tienen cuarenta cosas queridas, tienen
cuarenta sufrimientos; quienes tienen treinta cosas queridas, tienen treinta sufrimientos; quienes
tienen veinte cosas queridas, tienen veinte sufrimientos; quienes tienen diez cosas queridas,
tienen diez sufrimientos; quienes tienen nueve cosas queridas, tienen nueve sufrimientos; quienes
tienen ocho cosas queridas, tienen ocho sufrimientos; quienes tienen siete cosas queridas, tienen
siete sufrimientos; quienes tienen seis cosas queridas, tienen seis sufrimientos; quienes tienen
cinco cosas queridas, tienen cinco sufrimientos; quienes tienen cuatro cosas queridas, tienen
cuatro sufrimientos; quienes tienen tres cosas queridas, tienen tres sufrimientos; quienes tienen
dos cosas queridas, tienen dos sufrimientos; quienes tienen una cosa querida, tienen un
sufrimiento; quienes no tienen nada querido, no tienen ningun sufrimiento. Yo digo que ellos esta
libres de dolor, libres de pasidn, libres de preocupaciones».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Las penas, lamentaciones y sufrimientos

de multiples formas

que existen en este mundo

se producen a causa de algo querido.

Ellos no se producen

cuando no existe algo querido.

Por esto, son felices y estan libres de dolor

aquellos que no tienen en este mundo nada querido.
Por eso, si aspiras al estado libre de dolor y de pasidn,
no tengas nada querido,

en ningun lugar en este mundo.

9. EL VENERABLE DABBA |

El venerable Dabba entra en parinirvana. Descripcion del nirvana.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de
Rajagaha, en el Bosque de Bambus, en el Lugar-en-que-se-daba-comida-a-las-ardillas. Y el vene-
rable Dabba, del clan de los Mallas, se acercé a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndosele
acercado, saludando al bhagavant, se sentd a un lado. Sentado a un lado, el venerable Dabba, del
clan de los Mallas, le dijo al bhagavant: «Oh bien encaminado, es el momento de mi parinirvana».

«Dabba, procede como te parezca conveniente»

Y el venerable Dabba, del clan de los Mallas, levantandose de su asiento, saludando al
bhagavant, haciendo el padakkhina, elevandose hacia el cielo, sentado en postura pallanka en el
aire, en el espacio, penetrd en la esfera del calor y, saliendo de ella, alcanzé el parinirvana.

Una vez que el venerable Dabba, del clan de los Mallas, se elevara hacia el cielo, y, sentado en
postura pallanka, en el aire, en el espacio, penetrara en la esfera del calor y, saliendo de ella,
alcanzara el parinirvdna, no aparecieron cenizas ni polvillo de cenizas de su cuerpo que se habia
guemado y consumido. Asi como no aparecen ni cenizas ni polvillo de cenizas de un poco de



manteca o aceite que se ha quemado y consumido, de la misma manera, una vez que el venerable
Dabba, del clan de los Mallas, se elevara hacia el cielo y, sentado en postura pallanka, en el aire,
en el espacio, penetrara en la esfera del calor y saliendo de ella, alcanzara el parinirvéana, no
aparecieron ni cenizas ni polvillo de cenizas de su cuerpo que se habia quemado y consumido.

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasion este udana:

El cuerpo ha sido aniquilado;

la percepcion ha sido detenida;

todas las sensaciones se han enfriado;
los samskéaras®® han cesado;

la conciencia llegé a su fin.

10. EL VENERABLE DABBA I

El venerable Dabba entra en el nirvdna. Descripcidn del nirvana.

He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el bhagavant se encontraba en la ciudad de Savatthi,
en el Bosque del Principe Jeta, en el parque de Anathapindika. Alli el bhagavant llamé a sus
bhikkhus diciéndoles: «iBhikkhus!» Y aquellos bhikkhus prestaron su atencién al bhagavant
diciéndole: «éSefor?» Entonces el bhagavant les dijo:

«Oh bhikkhus, una vez que Dabba, del clan de los Mallas, se elevd hacia el cielo y, sentado en
postura pallanka, en el aire, en el espacio, penetrd en la esfera del calor y, saliendo de ella,
alcanz6 el parinirvana, no aparecieron ni cenizas ni polvillo de cenizas de su cuerpo que se habia
qguemado y consumido. Asi como no aparecen ni cenizas ni polvillo de cenizas de un poco de
manteca o aceite que se ha quemado y con-sumido, de la misma manera una vez que el
venerable Dabba, del clan de los Mallas, se elevara hacia el cielo y, sentado en postura pallanka,
en el aire, en el espacio, penetrara en la esfera del calor y, saliendo de ella, alcanzara el
parinirvana, no aparecieron ni cenizas ni polvillo de cenizas de su cuerpo que se habia quemado y
consumido».

El bhagavant, comprendiendo el sentido, dijo en aquella ocasién este udana:

Asi como no se conoce el destino

del fuego ardiente*

que, golpeado por el martillo,

se extingue gradualmente,

asi tampoco se conoce el destino

de los que se han liberado totalmente,

que han atravesado la corriente de los lazos del deseo
y que han alcanzado la felicidad inconmovible.



	MUCHALINDA, EL REY DE LOS NÂGAS
	CAPÍTULO III

	EL VENERABLE NANDA
	EL VENERABLE MEGHIYA
	Capítulo  V
	EL VENERABLE SONA
	La lluvia atraviesa lo que está cubierto

	LOS CIEGOS DE NACIMIENTO
	EL PEQUEÑO
	LOS HABITANTES DE PÂTALIGÂMA


